La Tijania: Voie Spirituelle et Sociale

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH

INTRODUCTION

AIN MAADI

LE CHEIKH ET LES TURCS D'ALGERIE

FES, ULTIME DEMEURE DU CHEIKH TIJANI
JIHAD ET EXPANSION DE LA TARIQA EN AFRIQUE
L'IHSAN ET L'EMANATION INTROSPECTIVE
NECESSITE D'UN GUIDE DE CONSCIENCE
L'HOMME A L'IMAGE DE DIEU

CONSTANCE ET EQUILIBREDU " QOTB **
L'EUVRE DU CHEIKH

LE SOUNNISME TIJANI

DHIKRS DE LA TARIQA

SPECIFICITES ET PREROGATIVES DES MOUMINS
SCIENCE INFUSE OU SECRETE

L'HUMANISME D'UN SOUFI

ETHIQUE SOCIALE DE L'ADEPTE

LES ZAOUIYAS TIJANIAS

QUAND LE SURREALISME OUTRE-MESURE CONFINE A
L'IRREALISME

MIRACLES ET PRODIGES

L'ORDRE TIJANI ENTRE LE " SALAFISME " ET WAHHABISME
CLES DU SOUFISME

L'ASCESE

LES MALAMITYA

PAS DE HOULOUL NI ITTIHAD

LE SAMAA' OU MUSIQUE MYSTIQUE
TRADITIONS DE L'ORDRE TIJANI

| . RATIONALITE ET LUMIERE

Il . NATURE DE L'HOMME

111 . LA CONNAISSANCE

IV. LATABLE GARDEE

V . SAGESSE DIVINE

VI . CULTE ET CONCENTRATION

VIl . MORALE SOCIALE

Vil . LAHIMMA

IX. LE VERITABLE CHEIKH

X . PROCESSUS D'UN SONGE PREMONITOIRE

Xl . LE TEMPS

X1l . FOI ET PECHES

AURELIE, EPOUSE DE SIDI AHMED AMMAR
REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN ARABE
REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN LANGUES ETRANGERES



I-Introduction

Le Soufisme, mouvement idéal et transcendant, dans ses comportements désintéressés et purs,
a été faussé par de pseudo- soufis qui ont notamment dévié des traditions salafies. Certes, le
Soufisme mohammadien est le compendium des traditions authentiques sublimes, qui tendent
a creer, dans le comportement d'un vrai croyant, un équilibre humainement rationnel. C'est
dans l'ambiance luminescente et irradiante des compagnons du Prophéte, que les coeurs ont €té
revivifiés ; cela a duré trois siecles. Passes les stades d'illumination spontanée, les croyants
qui recherchaient la transcendance et I'approche d'Allah, s'armaient de litanies dont le
pluralisme se cristallisera, des le IVeme siecle de I'hégire, en " wirds " et " wadhifas "
Certaines excentricités apocryphes commenceérent a travestir la pensée soufie salafie ; ce qui
amena certains cheikhs, parmi lesquels le célebre AlJonéid, a proclamer que le vrai soufisme
a pour fondement la double source de la Charia : le Coran et la Sounna. Les maitres de la
gnose sentirent une vive répugnance pour les déviances qui risquaient de sombrer dans
I'hérésie. D'autres cheikhs, attachés au salafisme, se proclamerent, alors, mohammadiens, sans
nulle attache avec les congrégations qui commengcaient a se multiplier, dans un certain
désarroi et une facheuse confusion.

On peut se demander, alors, quel est le rGle des confréries religieuses ?

Le grand leader arabe, 'Emir Chakib Arsalan s'est posé, dans son ouvrage (Le Monde
Musulman contemporain) cette question que tout un chacun se pose, d'une maniere ou d'une
autre. 1l essaya d'y répondre objectivement, en analysant le r6le catalyseur des Confréries
Tijanies, gadirites et Sanoussies, en Afrique, apres avoir testé sur le terrain, I'apport bénéfique
de ces groupements soufis. Se référant a I'ccuvre de G. Bonnet Maury, (I'Islamisme et le
Christianisme en Afrique), I'émir affirme :

"I'Afrique aurait eté entierement islamisée, sans ce coup porté par la France a I'influence de la
Confrérie Tijanie... ; le fait est comparable a I'¢élan d'islamisation de I'Europe, arrété a
Poitiers, par Charles Martel. "(1)

L'éminent érudit Mohammed Jabir, Cheikh de I'Université Al Azhar au Caire, souligne dans
son commentaire de louvrage de Ghazali "el Moungidh mina Ad-dalal ", (éd.Beirout, p.p.52)
que " sans la Tariga Tijania, en Afrique du Nord, le colonialisme francais aurait déchiqueté
les dogmes de I'lslam dans ces pays ; de méme que les Ordres Idrissi a Tripoli et Khatmia au
Soudan ; la protection de ces confréries par les gouvernements islamiques s'avere comme
sauvegarde du credo de la masse musulmane menacée par les intrigues du colonialisme et les
missions chrétiennes ".

L'adepte Tijani africain recoit, certes, de son mogaddem, un chapelet, symbole d'une double
lutte, contre, d'une part, les mauvais penchants de 'd&me corrompue et, d'autre part, contre
loccupation de I'Afrique par la France et ses acolytes. Ces deux leit-motiv faisaient de linitié
un combattant en quéte d'une saine et sereine liberté, qui lui permet de mener un train de vie
idéal sur le double plan spirituel et somato-psychique.

" Le culte des saints ", notion chrétienne introduite par certains orientalistes occidentaux, est
une fausse appellation, car le vrai Saint ,quel que soit le degré qu'il puisse atteindre, dans la
voie hiérarchique, demeure le serviteur d'Allah.

Le Coran a défini les limites d'acces a Dieu, consistant exclusivement a L'adorer Seul, a éviter
toute médiation comportant un signe divin de prééminence. La condition sine qua non de

toute mediation Iégitime, est la conviction que le médiateur n'est qu'un serviteur d'Allah, ayant
un grade initiatique supérieur. " Je suis pres de Mon serviteur — proclame notre Seigneur dans

le Coran -, il doit s'aligner a Mes commandements, pour étre agréé , " O vous quiavezcru !



Craignez pieusement Dieu, recherchez tout moyen qui vous donne accés a Lui " (Sourate 5,
verset 35).

Ce moyen réside, notamment, dans la piété et la pureté, mais, d'apres maints hadiths, Dieu
permet a certains de Ses Elus, d'intercéder pour leurs tribus ou leurs proches ; mais, cette
intercession ne doit nullement aboutir a un quelconque " culte des saints " qui en sont investis.
Ils demeurent serviteurs

d'Allah, comme le reste des Croyants. Les adeptes d'une confrérie risquent de sombrer dans
un culte mécréant , s'ils voient, dans leurs maitres et initiateurs, autre chose que de simples
serviteurs élus par leur Seigneur. Le Cheikh Sidi Ahmed Tijani exige de son adepte, de ne
voir en lui gu'un guide et servile orientateur. 11 taxe de mécréance tous ceux qui viennent se
prosterner devant son tombeau ou y immolent, en sacrifice, des ovins ou bovins , acte
considéré comme un des " manasiks ", actes cultuels affairant au Hajj (Pelerinage).

Le Saint ne peut jamais étre dispensé des prescriptions coraniques, s'il atteint un certain stade
de transcendance sublime ; les Propheétes et Messagers de Dieu, eux-mémes, n'ont pu que
transcender dans I'approche vassale d'Allah, dans leur ascension vers la Présence divine.
Quand bien méme l'intellect de I'élu enarrive a refleter, comme un miroir transparent, les
Lumieres du Divin, il doit continuer a se soumettre aux obligations religieuses : Sidna
Mohammed, Sceau des Prophétes, a donné , en l'occurrence, le meilleur exemple de vassalité
a Dieu. L'observance des prescriptions positives de la loi divine, la pratique des actes cultuels,
faciliteront au croyant accompli, la mise enrelation avec le Corps du Ciel, la captation de
I'influx des spheres célestes et I'intensification de la sympathie qui relie le microcosme au
macrocosme. C'est la le secret de cette sublime accession, toujours de plus enplus
transcendante , vers le Forum de la Présence, ascension qui actue les mondes, a travers
I'impact cosmique des Noms divins , dont s'inspirent tous les Elus.

1)L'Islam dans I'Afrique occidentale par A. Le Chatelier (p.p.189)
AIN MAADI

Ain Maadi (1) est l'oasis choisie par le quatrieme grand pére du Cheikh Tijani, Mokhtar,
originaire des Tribus de Abda qui avait émigré, moins d'un siecle auparavant, fuyant le
ravisseur portugais. Cet éminent Chérif, n'avait fait que se déplacer, en fait, d'une région
marocaine, a une autre, car Ain Maadi, chef-lieu de la tribu Tijanie, faisait partie du Sahara
Oriental, dépendant , alors, du Maroc Sidi el Mokhtar s'intégra, alors, par alliance, au sein du
groupement tribal des Tijanis.

Sidi Ahmed est né a Ain Maadi, en lan 1150 de I'hégire. Maints poeémes furent composés,
pour commémorer cette naissance.Son pére, Sidi Mhammed Ben el Mokhtar Ben Ahmed Ben
Mhammed Ben Salem, était d'une vaste érudition. Sa mere est la fille de Mohammed Ben
Sanoussi. Les deux furent atteints de la peste et moururent le méme jour, en 1166 h; les
membres de cette noble famille furent, pour la plupart, d'éminents polyvalents, notamment
dans les sciences islamiques. Son neveu maternel Abdellah el Maadawy , réputé par ses
connaissances générales, principalement dans les sciences mathématiques, fut, comme les
autres, un grand soufi.

Le jeune Ahmed, eut I'heur de vivre, toute la fleur de son &ge, dans 'ambiance saharienne de
ce groupe harmonieux, éleveé dans le cadre d'un pur sounnisme. Des son premier " septain ", il
apprit tout le Coran par cceur, les recueils didactiques, pour devenir, des la fin de sa deuxieme
décennie, un grand Alem, juriste et homme de lettres ; les gens affluaient, de toutes parts,
pour le consulter et profiter de sa double culture, a la fois exotérique et esotérique.



I1'se maria, du vivant de ses parents, avant d'atteindre la seiziéme année de sa vie fructueuse.
Mais, explorateur dynamique, en quéte des grands érudits de I'époque, il ne put garder sa
premiere €épouse, de crainte de la délaisser seule, lors de ses longues pérégrinations...Il
épousa ,alors, deux de ses servantes, qu'il avait auparavant affranchies, donnant, ainsi, le
meilleur exemple du respect des hautes aspirations et des judicieuses attentes de

I'étre humain, sur le plan éminemment sounnite, des droits de 'homme et de la femme (2).
Une de ses servantes Mabrouka lui donna un premier fils : Mohammed el Kébir et l'autre
Mobéraka, le deuxieme garcon Mohammed el Habib, deux éminents khalifs dont la haute
éducation eut pour assise I'attachement de leur vénéré pére a la Charia et aux principes
pérennes de la Sounna.

Il les maria, tous deux, dans la ferme observance des traditions authentiques ou dots et
dotations, étaient réduites au strict minimum.

Ainsi, a peine agé de seize ans, le jeune Tijani avait accédé au rang de mufti, non seulement
sur le plan de la Charia, en tant que jurisconsulte, mais dans le forum plénier des sciences et
arts islamiques ou il excellait. Les cours qu'il donnait dans les mosquées, les controverses qu'il
animait avec I'élite intellectuelle de ses contemporains, proéminents dans leur spécialité, lui
assurent une large suprématie, sur le plan exotérique. Son critere foncier, qui le distinguait et
le marquait, dans la fleur de son adolescence, fut son attachement indélébile & un sounnisme
authentique, dans son conceptualisme serein et son ponctualisme souverain. Les chapitres
élaborés, en l'occurrence, dans Jawahir el Maany ( Perles des Idées) en font foi. La, ses
analyses pertinentes sont d'une grande ouverture, freinée exclusivement, par une observance
stricte, mais bien mesurée des concepts et préceptes d'un Islam universel. Le dogme
authentique de la Sounna, s'avere, alors, dans les composantes de ces analyses, bien
documenté. C'est grace a cette primauté exotérique pondérée, que l'esotérisme Tijani s'avere si
authentique, dans son élan somato-spirituel ou la matiere, chez I'étre humain, n'est que
Iélément complémentaire de sa spiritualité .

Un éventail assez large des grands maitres soufis de Sidi Ahmed se déployait dans les
diverses régions du Royaume. Il ne manqua guére, md par ses hautes aspirations vers le
sublime , d'entreprendre une pérégrination qui I'amena a Wazzan ou il eut I'heureuse
occurrence de rencontrer, en premier, "le grand pdle " Sidi Taib Ben Mohammed Ben Sidi
Abdellah ech-Charif, chef venére de la ligne idrisside maghrébine ; ce ne fut qu'une simple
relation de bénédiction avec ce premier Cheikh ( décédé en 'an 1181 h), car Sidi Ahmed se
refusa, dans cette étape de son processus spirituel, une quelconque responsabilité non
didactique ; il n'eut pas encore le loisir de se consacrer & une tierce orientation éducative, se
contentant de s'assurer une perfectibilite adéquate, par une série de liaisons-tests. Le pdle Sidi
Talb avalit atteint un rang parfait, dans I'échelle des valeurs spirituelles ; Notre jeune Cheikh,
Sidi Ahmed en profita pleinement, car il s'agit d'une série de générations ou quatre poles,
parmi les Chérifs, se reliaient, dans cette hiérarchie sioptimale. Sidi Taib avait succédé a son
frere Moulay Thami (décédé en 1127h), digne disciple de son pére Sidi Mohammed ( décédé
en 1120 h) qui hérita de leur ancétre, le grand Ghawt Moulay Abdellah ( décédé en 'an 1089
h). Celui-ci fonda la cité de Wazzan, ayant pour maitre , un des grands poles de la montagne
toute proche de Sarsar, Si Ahmed Ben Ali Es-Sarsary, un des piliers de la confrérie Tabba'iya
Jazouliya, source des grands ordres mystiques du Royaume. A I'époque, le péle Sidi Ahmed
Sqally vivait a Fes. Mais le Cheikh Tijani n'a pas eu I'occasion de le voir de prés, évitant,
parfois, tout contact, avec des cheikhs de cette envergure, car -fait remarquer l'auteur de la
Boghia (p.p.157)- " La Providence divine a voulu qu'il n'e(it pour seul maitre que le seul
maitre universel et le sublime des créatures, le Prophéte Sidna Mohammed ".



Néanmoins, le Cheikh Tijani, n'a rien épargné, a la suite du couronnement de son processus
hiérarchique par la Grande Ouverture, pour rendre un vibrant hommage a Moulay Idriss,
éminent 'Arif (Connaisseur), qui honore, par ses hauts privileges, la capitale idrisside.

Dans son parcours, a travers le Maroc, une nouvelle conjoncture se présenta, dans le but
d'entrer en contact avec le Grand Wali Sidi Mohammed Ben el Hassan el Wanjaly (décédé en
l'an 1185h, de Beni Wanjal, du Jabal ez-Zabib), qui lui annonga son prochain accés au rang
éleve du Grand Saint du Rif, Abou el Hassan Chadhily , supposé inhumé a Alexandrie (3),
dont les hauts préceptes et concepts avaient fait école, dans tout 'Orient musulman, dés le
huitiéme siecle de I'hégire. Mais, cette fois encore, le Cheikh Tijani avait décliné l'offre qui lui
était faite, de s'inserer dans la chaine confrérique wanjalie, ainsi que celle du célebre Sidi
Abdellah Ma'n I'Andalou (décédé en 1188 h), maitre d'un ordre caractérisé par le " lien " de
I'lchraq (flot de lumiére extatique), sans wird spécifique :

Ce futa Taza qu'il eut affaire & un Grand Saint "malamity ", Sidi Ahmed et-Tawwach (
décédé en 1204h) qui lui conseilla d'observer le trio leit-motiv de lI'ouverture : la " khalwa ",
l'isolement du Monde et le " dhikr " ; il déclina cette nouvelle offre, quoique réduite par le
celebre wali, en fin de compte, a la seule observance d'un certain dhikr bien spécifié. Le
Cheikh Tijani repoussa poliment la proposition, aspirant inopinément a un don divin spontané
sublime, sans effort, ni épreuve. Dans ses rebuts réitérés, le Cheikh semble étre le réceptacle
d'une forte inspiration, émanant d'en haut et confortée par l'espérance dont ses maitres avaient
animé le tréfonds de son ame. Sidi Ahmed poursuivit ses tests, comme s'il s'attendait a de
nouvelles promesses et a de meilleures révélations.

Il s'engagea, alors, successivement, dans les ordres Qadiri, Nassiri, Siddiqi (voie de Sidi
Ahmed el Habib de Sijalmassa), essayant d'intégrer, cette fois, des confréries, s'inspirant des
émanations et effluves des générations antérieures, les grands maitres du " Barzakh ".

Suite a cette série d'épreuves qui lui firent apparaitre certaines spécificités marquantes et fins
messages dont il était le destinataire, il s'empressa de retourner au Sahara, sur
recommandation de son maitre el-Wanjali , qui lui révéla que laccomplissement de son " Fath
" (Ouverture) ne se réalisera que pres de la Zaouiya du grand " gotb " (p6le) de " Balad el
Abied "au Sahara. La, il poursuivit ses prieres , ses enseignements et ses sermons, durant un
lustre, interrompus par des visites intermittentes a ** Ain Maadi ". Passé ce délali, il fit un saut
a "Madinat el Jidar) (Tlemcen) ou il s'installa, s'ingéniant, outre ses offices et cultes, a
enseigner le Hadith (tradition du Prophete) et le Tafsir (exégése du Coran).

C'est dans cette cité — souligne l'auteur de la Boghia - (p.p.161), que la Providence du
Seigneur lui assura une parfaite disposition a recueillir un flot d'ouvertures et de ™
successibilités " infinies, empreintes d'une extrapolation, sans pair, et d'une vive accélération
centripéte convergente.

Un aimant irrésistible d'attraction émanait de sa personne, miraculeusement illuminée ,
exercant une intense séduction dans toute son ambiance. Maintes délégations, affluaient de
toutes parts, en quéte de sa bénédiction. Loin de s'en enorgueillir, il les esquivait poliment, ne
se croyant guere en mesure de transcender au rang de Cheikh. Une délicate retenue et une
modeste pudeur, devaient motiver ces acces, non autorisés par son maitre unique, le Prophete
Sidna Mohammed - que Dieu le salue et le bénisse -. Le Cheikh Tijani, est, de plus en plus
conscient, que tout engagement dans la direction des consciences, est fonction d'une
permission formelle, émanant d'Allah, par I'entremise d'un Message Mohammadien.

Ainsi, dans ce stade de son processus, le Cheikh Tijani, se voit dans I'obligation de conforter
ses ascensions, par le pelerinage a la Mekke et la visite sacrée du Tombeau du Saint Prophéte.
I quitta la cité de Tlemcen, en 'an 1186h . A Zwawa, en Algérie, il eut tout loisir de faire



connaissance du Cheikh Mohammed Ben Abderrahman el Azhary (décédé en 1208h), auprés
duquel, il s'inséra dans l'ordre Khalwati, qui lui fut transmis par le Maitre Hafnaoui ; lors de
son passage en Tunisie, il y partagea son séjour, durant toute une année, entre Tunis et
Soussa, dispensant genéreusement ses enseignements dans les diverses branches des sciences
islamiques, notamment, I'exégese coranique, la Sounna, prenant modele sur la vie sublime de
I'Envoyé d'Allah et sa conduite exemplaire. Ne pouvant contacter personnellement le grand
Péle de la région, il se contenta d'une correspondance, par personne interposée Abdessamad
Rahwy, disciple du Qotb et un des quatre personnages ayant libre acces aupres du Cheikh, les
nuits du Vendredi et du Lundi. Le Qotb s'empressa de rendre hommage a Sidi Ahmed , qu'il
qualifia d'Aimé d'Allah.

Entre temps , le Cheikh Tijani s'ingéniait a dispenser les disciplines soufies, a travers les "
Hikam ", ( Adages de Sagesse) d'lbn Atad Allah d'Alexandrie, amplement commentés par les
Soufis dont le fameux Zarrouq qui leur réserve vingt sept " sharh " (commentaires).

Le prince de Tunis, émerveillé par ses cours bénévoles, lui proposa un séjour prolongé, dans
la capitale, pour faire profiter, de sa haute culture, lauditoire de la Zaitouna, premiére
Université africaine, édifiée unsiécle avant la Qaraouyéne de Fés (245h) et deux siecles avant
celle d"Al Azhar du Caire (4éme siecle). Le prince tunisien ordonna, alors, un octroi généreux
au Cheikh, lui réservant demeure et subvention. Le Cheikh, dont la " Himma ", rejeta tout don
autre que celui de la Genéreuse Providence, s'empressa de s'esquiver, en quittant le pays, le
lendemain, pour le Caire. La, 'éminent Cheikh irakien Mahmoud el Kourdy, bien connu en
Orient, par sa haute luminance, éclatante et pénétrante, s'attacha vivement a la personne de
Sidi Ahmed dont il prédit un futur florissant, dépassant de loin, toute prééminence, dans le
rang des " Qotb .1l ne s'attarda pas longtemps, en Egypte, actué par une luminescente
mouvance vers les Lieux Saints, se délectant d'avance des approches mohammadiennes. Son
arrivée a la Mekke et lieu, juste apres le mois de Ramadan de I'an 1187 de I'ere hégirienne .

Dans cette cité sainte, la haute maitrise hiérarchique revenait au Grand Cheikh, I'Indien
Ahmed Ben Abdellah, dont Sidi Ahmed n'a pu, encore une fois, recevoir la transcendante
bénédiction et les subtils enseignements, que par correspondance, sans contact effectif. Le
méme phénomene de Tunis se répéta alors ; mais, cette fois, le Cheikh el Hindi, lui révélant
avec précision la date de sa mort ( le vingt du Hijja de la méme année), lui annonca qu'il sera
son successeur, auquel il transmit les pouvoirs spirituels. Sidi Ahmed refusa encore, avec tact
et doigté, tout conditionnement a cet acces, préférant se référer, exclusivement, a la grace
divine , a la libre aisance et a l'acte introspectif qui régira, dés lors, toute mouvance, dans
l'actuation spirituelle du Futur Ordre Tijani. Désormais, l'assise fonciére de la Tariga sera
l'observance stricte de la Sounna, I'attachement indélébile a la tradition prophétique, sans
excentricite corporelle ou abus formels excessifs. La conscience doit agir par elle-méme, sans
effusion extérieure.

Le pelerinage accompli, Sidi Ahmed, partit pour Médine, attiré par un sentiment nostalgique
vers la sépulture sacrée du Sceau des Prophétes, intensément remué par les reflets d'une
effluente luminescence mohammadienne. 11 ressentit, de cette approche, une secréte
émanation et un effluve tel une décharge alimentée par un potentiel, puissamment ancré dans
son étre intime.

Un nouvel acceés, effectif, lamena vers le Qotb Es-Samman, Ghawt éminent émerveillé par
Iémergence visionnée d'un cachet distinctif, sans khalwa, qui démarqua, déja, en lui la
specificité de certains contours intimes. Es-Samman, disciple du Cheikh Mustapha el Besri
es-Siddiqi, n'a pu retenir son vif enthousiasme, exalté par une inspiration divine qui secoua
son @me admirative. Ce contact, le dernier que Sidi Ahmed a pu réaliser, dans son parcours
explorateur, le ramena au Caire ou son maitre el Kourdy, lui revéla les secrets de I'Ordre
Khalwaty dont il finit par accepter la mission didactique, devant l'insistance de son maitre



initiateur. La condition que le Cheikh Tijani ne cessait d'exiger, est la temporéité de tout
engagement, I'érigeant au rang de Cheikh, chargé d'un leadership spirituel, sans l'ultime
permission, en l'occurrence, du Maitre Supréme, Sidna Mohammed. 11 semble que cette
sublime autorisation, le Cheikh a fini, par lavoir, lors de son sejour a Médine, réitérée par El
Kourdy au Caire.

Sonretour a Tlemcen en 1188h, couronna, donc, tout un processus miraculeux de
manifestations théophaniques. C'est la ou il a pu rencontrer son premier disciple, Si
Mohammed Ben Mohammed EIl Mechry de Tekret (région de Constantine), auquel il confia ,
avec l'ordre khalwati, certains des secrets introspectifs et des " dhikr " dont il fut éminemment
pourvus. Une subtile intimité le lia, désormais, avec ce grand élu, mis sciemment par la
Providence sur son chemin , jusqua l'an 1224h (date de son déces ). C'est un personnage d'une
culture proéminemment sounnite et esotérique, auteur de maints ouvrages sur la charia et le
soufisme. Unique compagnon, il présida , des la premiére heure, les cing prieres obligatoires
du Cheikh, jusqu'a I'an 1208h ou le Cheikh assura lui-méme, son auto-présidence, sur ordre
spécifique mohammadien.

Apres un long séjour & Tlemcen, il reprit, en 1191h, le chemin a Fés, aspirant ardemment, a
un recueillement intime aupres de l'illustre Qotb Moulay Idriss a Fés. Il rencontra, alors, a
Oujda, son deuxieme disciple Sidi Ali Harazem, futur auteur de Jawahir el Maany (Perles des
Idées). Cet ouvrage, élaboré sur ordre du Cheikh, est devenu le compendium de la Tariga et
de la Hagiqga, dicté, dans sa majeure partie, par le promoteur de la Tijania. Ce Thesaurus est le
fruit d'une haute acculturation, résultant d'une osmose interférentielle ou les éléements d'un
double flux s'interpénetrent intimement. Le Cheikh rappela a son nouveau khalif un songe
prémonitoire que celui-ci avait entrevu, mais oublié, a propos de ce compagnonage. Sidi
Harazem s'en est souvenu et en fut, d'autant plus assuré du caractére sacré de ce lien que lui
bonheur indicible, envahit tout le tréfonds de son étre, conscient de la Prééminence
transcendantale du Cheikh Tijani; car les contours imaginés et congus en réve, s'esquissent,
de plus en plus clairs, en fresques palpitantes, dans sa subconscience. C'est bien le Maitre
auquel il aspirait .

Enrentrant a Fés, le Cheikh octroya a son nouveau disciple qui l'accompagnait, les dhikrs
discrets de la Khalwatiya, dans ses interférences sublimement secrétes . Ilretourna a Tlemcen,
en passage temporaire, car le Cheikh lui conseilla, de pérégriner, ailleurs, vers les Lieux
Saints " Attachez-vous fermement a I'engagement convenu, avec amour, la grande ouverture
surviendra inopinément ", lui prédit le Cheikh qui alla s'installer, lui aussi, dans cette cité
qu'il quitta, bientdt, en 'an 1196h, pour Chellala et Abou Samghon, deux ksours du Sahara
Oriental, ou il s'était déja , longtemps, recueilli. Il demeura, tout un lustre a Chellala, pour
reprendre le Chemin d'Abou Samghodn, en I'an 1199h, ou il résida, quelgue temps, avec sa
famille. 11 ne manqua guére, lors de son séjour dans ce bourg béni, de se déplacer & " Touat ",
pour contacter le grand 'Arif (connaisseur) Mohammed Ben el Foudail qu'il avait déja
rencontré auparavant. Le Cheikh avait écrit, a maintes reprises, a cet éminent personnage,
sollicitant certains secrets et dons esotériques dont Allah le gratifia. Il ne lui répondit guére,
aspirant a un contact effectif avec notre Cheikh dont il prévoit I'inestimable destinée , au sein
du forumdes Elus d'Allah . Une bénédiction mutuelle scella la réciprocité des deux pdles.

De ces ksours sahariens, le Cheikh fit unsaut a Taza, en quéte d'un grand ami, que le
Seigneur lui destina, comme disciple compagnon, Sidi Mohammed Ben Larbi Damrawy. 11
laimait particulierement, car le Prophéte le lui avait recommandé, et il ne manquait pas de lui
rendre , constamment, visite, quand il deviendra son médiateur, s'entremettant entre lui et le
Messager d'Allah, que le Cheikh n'osait contacter par sublime retenue. 11 s'est avéré que cette
révérence pudique était le propre de certains compagnons du Prophéte, eux-mémes, qui
n'osaient, nullement, I'approcher, ignorant effectivement, jusqu'aux empreintes les plus



apparentes de sa personnalité. Cet état de crainte déférente et de politesse respectueuse est
fonction du rang hiérarchique de l'étre bien aimé.

Mais, dans tout ce processus, le Cheikh Tijani ne manquait pas de retourner a son village natal
qui regorgeait d'éminents " alem " dont la vaste érudition attira lattention du grand soufi,
Abou Salem el 'lyachi, dans sa " Rihla "ou il fit I€loge de la prééminence de I'érudition
polyvalente des Ulémas de Ain Maadi .

(1) Ain Maadi est un village édifié au Xlémesiecle de I'ere chrétienne par Maadi Ben Yacab,
a proximité d'une source d'eau. Des Pois J. : Le Djebel Amour ( Algéria), 1956 (p79)Daumas,
M.J.E., Le Sahara Algérien, 1845 (p35)

(2) Sidi Ahmed ne cessa de s'approprier des "esclaves ", des deux sexes, pour les libérer. Le
nombre des affranchis atteignit un jour 25 personnes ; dans ce forum ménager, les "esclaves "
menaient un train de vie chastement libéral et hautement fraternel. Sidi Ahmed ordonnait,
constamment , a ses compagnons de ne guére dévier de ce concept idéalement mohammadien.

(3) Chadhily est décédé a la Mekke, selon certains hagiographes ; pour d'autres, il le futau
Désert de 'Aidhab (Haute Egypte); c'est la version plausible (Nafh et-Tib, Meqgqgari T.1
p.p.587), (Chadharat ed-Dhahab T.5 p.p. 278) et (Tabagéat ech-Chaarani T.2 p.p.4)

LE CHEIKH ET LES TURCS D'ALGERIE

Au début, Sidi Ahmed n'avait pas quitté Ain Maadi, de bon gré. Il était constamment épié et
obsédé, avec ses siens, par les Turcs. De retour de ses pérégrinations, il faisait une escale , de
temps en temps, a Ain Maédi. Mais, dés lan 1171h /1757 ap.J., il fut contraint de s'en
éloigner, par les exactions répétées du Bey d'Oran Mohammed Ben Othman. 11 demeura,
comme nous l'avons vu, cing ans a Bled el Abied (1), au Sahara Oriental. 11 entreprit, alors,
son périple, s'orientant vers les Lieux Saints, a travers une longue randonnée, au Maghreb et
en Egypte, recherchant les grands Maitres de la voie soufie orientale.

Ain Maadi faisait, alors, partie d'une province marocaine. 1l est curieux de constater que le
Sultan du Maroc Moulay Abdellah, fils de Moulay Ismail (Véritable fondateur de la Dynastie
alaouite) avait dépéché, l'année méme de la naissance du Cheikh Tijani, une expédition, sous
la direction du Caid Jilali Ben Mohammed Saffar, contre les faiseurs de troubles, qui, sous
Iimpulsion des Beys Turcs, cherchaient, déja, a promouvoir une série d'incidents, tendant a
détacher cette partie du Maghreb, de la Souveraineté marocaine. La lutte continua, acharnée, a
encontre des mercenaires sécessionnistes. Le Sultan Sidi Mohammed Ben Abdellah (décédé
en I'an 1204h /1789 ap.J.), envoya un nouveau commando contre des troupes turques qui
attaquerent, sous le commandement du Bey de Mescara, les provinces orientales du Royaume
marocain dont Mhaya, Benou Hachem, Sud d'Oran, Chellala, Aflou, Ain Maadi et Laghwat,
territoires faisant partie du Maroc, depuis cent cinquante ans (2). A la mort du Souverain
alaouite Mohammed 111, le Cheikh Tijani, agé de cinquante quatre ans, cherchait a s'esquiver
des zones troubles, pourchassé, par les autorités turques. Pendant plus d'une décennie ( 1774-
1784), il ne cessa de faire la navette, entre Tlemcen (ou il demeura huit ans jusqua 1774h) et
Fés (1781h), pour revenir a Abi Samghodn et Chellala au Sahara, en 1784h. Le Maroc était ,
alors, dans la plénitude d'un mouvement salafi, animé par le Sultan, quisera poursuivi, en
liaison avec le Cheikh Tijani, des I'an 1789.

Or, le grand soufi, Moulay Larbi Dergawi, qui mourut un an apres le Sultan Moulay Sliman (
1239h /1823 ap.J.), avait, alors, créé, un ordre confrérique, trés connu par ses orientations qui
ne plaisaient nullement au Souverain marocain ; celui-ci s'érigea en champion de la Sounna et
lutta, contre les Mawasims, les hadra, les danses mystiques, les Samaa' (musique extatigue),



assises foncieres des Dargawas et qui constituaient, selon le Sultan, des excentricités
blamables. La Tariga Tijania, tres stricte, dégagée de toute obédience chadhilite, se déclara,
des ses débuts, d'empreinte mohammadienne, rebutant tout débordement extatique, sans,
pourtant, renier certains penchants humains , qui ne dévient, guere, du fondamentalisme bien
congu de I'lslam. De 4, naquit un tiraillement bien marqué entre les deux tendances.

(1) ouse trouve la Zaouiya du Cheikh Sidi Abdelkader, connu sous le nomde Sid ech-Cheikh
es-Siddiqi ( la Boghia p.p.120)

(2) le Capitaine Martin, dans son ouvrage ( Quatre siécles de I'histoire du Maroc et du Sahara)
(p.p.101)Mercier : Histoire de I'Afrique Septentrionale

FES, ULTIME DEMEURE DU CHEIKH TIJANI

Apres un périple, entre Abi Samghodn, au Sahara Oriental et Tlemcen, le Cheikh Sidi Ahmed
s'installa a Fés, sa demeure preférée, en l'an 1213h /1798 ap.J.. Son influence grandissante a
Ain Maadi et au Sahara, inquiétait le Gouvernement Turc qui alla jusqu'a imposer un tribut
annuel a Ain Maadi, en 1199 h/ 1785 ap.J.. La capitale Idrisside était, alors, le Centre
d'épanouissement de I'Afrique (1). Son rayonnement est étayé par la grande Université de la
Qaraouyene, édifiee en I'an 245h /859 ap.J., bienavant I'Université de I' Azhar au Caire 359 h
/969 ap.J. ; Fés, étant le Centre africain optimal ou s'accomplit la symbiose de la science de la
Cité tunisienne de Qairaouan et de celle de Cordoue, capitale de I'Andalousie omeyyade, a la
suite de I'immigration a Fés de centaines de familles des deux capitales de I'Occident
musulman. C'est " la Baghdad du Maghreb. " "Pour la plupart des musulmans d'Afrique — fait
remarquer Gabriel Charmes (2) -, Fes est la premiére ville sainte aprés la Mekke . Sa sainteté
provient de son origine idrisside et du role qu'elle a joué dans I'histoire de I'lslam ". " Fés —dit
Delphyn—est le " Dar el 'llm " (la maison de Sapience), l'asile et le réceptacle de sciences
islamiques, car la Qaraouyene fut " la premiére école du Monde " ou affluaient les Egyptiens,
les Tripolitains, les Andalous et méme les Européens (3) ". Des étudiants de I' Afrique
occidentale ne cessent d'émigrer a Fes, pour parfaire leurs connaissances canoniques. Campou
fait état de ces " étrangers de toutes nationalités et de toutes religions qui y accouraient de
toutes parts. "

Léon Godart dépeint aussi la Qaraouyéne comme " Dar el 'llm ™, la plus complétement
organiseée, sous forme d'Université ". C'est pourquoi Ali Bey el Abbassi (alias D. Badia y
Leblich) considere Fés "comme I'Athenes de I'Afrique " qui " n'a rien a envier - enchaine
Lévy Provencal — aux autres métropoles musulmanes *, parce que " c'est la ou s'élaborait ce
que l'on a appelé la civilisation arabe, qui partait du Maroc, pour briller, d'un éclat dont les
reflets commencaient a éclairer I'Europe *. Ce fut donc une pépiniére d'ou émanaient des
sommités intellectuelles comme Léon I'Africain, né a Grenade. La femme musulmane y
trouva son compte, car la célebre El'Alia, fille du Cheikh Taib Ben Kiran, y donnait des cours
de logique dialectique et formelle ; ce qui incita Moulieras a s'exclamer, dans son ouvrage

" Le Maroc Inconnu ", en I'an 1895 : " Une femme arabe , professeur de logique ! Qu'en
pensent nos géographes et nos sociologues qui ont répété , sur les tons les plus lugubres , que
le Maroc est plongé dans les ténebres d'une barbarie sans nom, dans l'océan d'une ignorance
incurable ? Une intelligence marocaine plane dans les régions élevées de la science ! "

C'est la ou le Cheikh vint terminer ses jours, dans la Zaouiya-mere qu'il édifia a Fes, Recueilli
dans la villa (Dar el Mraya) que le Sultan Moulay Sliman mit a sa disposition. Ensus de son
activite cultuelle, de ses cours dispenses a la Qaraouyene et dans la Mosquée dite " ed-Diwan
", sa vie intégre et sa grande érudition, émerveillérent les Fassis et surtout le Souverain
alaouite, qui s'érigea, alors, en défenseur du Sounnisme. Il trouva, en la personne du Cheikh
Tijani, le symbole qui personnifie par son comportement et ses préches, les concepts
indélébiles de la Charia.



Ausein de son nouvel Ordre confrérique, nulle trace d'élans excentriques tels les " Mawasim
" les " Hadra " et les " reqs " (danses extatiques), autant d'actes que Moulay Slimén stigmatise
et flétrit dans une épitre qu'il élabora , en l'occurrence. Cette attitude salafie commune mit I'un
au diapason de l'autre.

Un autre facteur, non moindre, rapprochait foncierement les deux personnages, a savoir I'élan
civique du Cheikh Tijani, entant que citoyen marocain , issude " Ain Maadi ", un des centres
religieux du Sahara oriental. Son choix de Fés, capitale de 'Empire, auréolée par son
édificateur, Idriss 11, est trés significatif.

La nouvelle Tariga Tijania, ainsi dépouillée de toute fissure hérétique, finit par avoir un grand
impact, qui incita le Sultan lui-méme a s'y intégrer. De hautes responsabilités, accoururent de
toute I'Afrique, attirées par l'éclat du célebre réformateur dont l'avenement fut une réplique
vivante au mouvement wahhabite naissant. Le Tunisien, Cheikh el Islam, Ibrahim Riyahi et
ses collégues (en-Nifer et 'Achour), le Mauritanien Mohammed el Hafidh et tant d'autres,
eurent I'heur de participer a I'expansion de la confrérie en Afrique. Une liste (4) de plus de
cing cents érudits africains figuraient, parmi les premiers disciples du Cheikh.

(1) Se réferer a mon ouvrage sous presse " Fes, Centre d'épanouissement de I'Afrique ", édité
par 'Association Fes-Sais.

(2) Se réferer a I'ouvrage de Delphyn " Fes, son Université ",(éd. 1889) et Godart, "
Description et Histoire du Maroc ", Paris, 1860, 2 vol.

(3) Gerbert d'Aurillac, devenu Pape, sous le nom de Sylvestre I, en I'an 999 ap.J., y avait fait
- dit-on - ses études, comme le confirme J. Berque

(4) Cités, avec leur éminente biographie, par le grand traditionniste Mohammed el Hjouji de
Demnat (décédé en l'an 1370h /1950 ap.J.) dans son ouvrage manuscrit " Feth el 'Allam "

JIHAD ET EXPANSION DE LA TARIQA EN AFRIQUE

Apres la mort du Cheikh Tijani en an 1230h / 1814 ap.J. et du Sultan Moulay Sliman en
1238h /1822 ap.J., le fils ainé du Cheikh, Sidi Mohammed el Kébir poursuivit la lutte contre
les Turcs. A la suite de deux décennies, passees a Fés, en compagnie de leur pere et maitre , le
Cheikh Sidi Ahmed, les deux fils Sidi Mohammed el Kébir et son frére Sidi Mohammed el
Habib, demeurés quelgues mois a Fés, sous la tutelle du Khalife, Si Ali de Tamacin,
retournérent a Ain Maad..

L'Administrateur turc de I'Algérie, Mohammed Bey, de plus en plus arrogant, s'attaqua a Ain
Maadi qu'il s'ingéniait a détacher de I'Empire alaouite. Le combattant Sidi Mohammed el
Kébir se dirigea vers Abi Samgho(n, cité confortée par les adeptes de I'ordre de son pere ; de
la, il rejoignit " El Wars " a " M'Ascar " ; il engagea , alors, contre I'envahisseur, une bataille
acharnée, qui lui fut fatale, ainsi que trois cents de ses compagnons. Sidi Mohammed el Habib
était en pelerinage, aux Lieux Saints. En passant par la Tunisie, le Bey lui conseilla de prendre
le chemin de Ain Maédi, via le Sahara, pour éviter le tyran turc qui lattendait. Un autre
administrateur turc, préfet d'Oran, avait déja mis la main et incarcéré quelques quatre cents
habitants de la région de I'Aghouat. Le célebre combattant Abdelgader el Jaziry, en lutte
contre les Francais, voulut, alors, faire de la citadelle de Ain Maadi, un centre de rallie ment
de ses troupes. Ayant appris le geste libérateur, anime par le célebre combattant Mouhiy ed-
Din Abdelkader, Mohammed el Habib demeura a Abi Samghodn, continuant a fournir a
Iémir Abdelkader armes et subventions. L'émir Abdelkader , se posait a I'époque comme
représentant du Sultan Moulay Abderrahméan Ben Hicham qui succéda a Moulay Slimén . Le
préche du Vendredi se faisait au nomdu Souverain et Sidi Mohammed el Habib , en tant que



citoyen marocain, le soutenait dans sa guerre sainte, contre les Frangais. Il revint, alors, a son
village natal, " Ain Maadi ", pour participer a la guerre contre les Francais.

Mais, le 28 Rabi'l de I'année 1238h/ 1822 ap.J. , 'Emir Abdelkader , profitant du Martyre du
fils cadet du Cheikh Tijani assassiné par les Francais, assiégea Ain Maadi, que defendit avec
ardeur et abnégation le Chérif Tijani et toute la population. Les deux parties s'entendirent,
alors, pour un recul de huit miles (1) (soit 12 kms et demi), en deca de la petite forteresse. La
famille Tijanie demeura, donc, comme elle I'était auparavant, souveraine dans son fief
ancestral. La France resta étrangére a cette convention, car ce qui lui importait, surtout ,
c'était l'occupation de la capitale avec la région d'Oran. Les Frangais reconnurent , a

Emir (conformément aux traités de 1834 et 1837) son autorité sur les deux tiers du pays .
La, il renia toute obédience a Moulay Abderrahmane, qui continua, pourtant, a le soutenir
dans sa guerre sainte. Mais, Sidi Mohammed el Habib, se sentant lié par l'acte d'allégeance
vis-a-vis " d'’Amir el Mouminin ", Sultan du Maroc et trahi par 'Emir Abdelkader, lui refusa
toute aide. Une correspondance tenue dans les archives de Ain Maadi , atteste ces faits (2).

Dailleurs, une autre Zaouiya de la région, la confrérie Khamlichia du Rif, qui le soutenait ,
dut interrompre , également, toute subvention (3).

Isolé et obsédé par ses remords, I'Emir Abdelkader reprit la lutte en 1839, grace au soutien
effectif du Roi du Maroc ; mais, en 1843, 'Emir Abdelkader, vaincu par le duc d'Aumale, se
réfugia au Maroc. Le souverain fut défait, lui aussi, un an plus tard (1844), dans la bataille
d'Isly. L'Emir finit par se rendre en 1847 ; interné a Amboise, jusqu'en 1852 , il se retira, en
1855, a Damas ou il décéda en 1883.

Sur ces entrefaites, le Chérif Sidi Mohammed el Habib mourut en 1269h/ 1852 ap.J.. Le fils
de IEmir Sidi Mohammed Ben Abdelkader lui rendit, un vibrant hommage, pour le
comportement fraternel dont il fit preuve, a I'égard de I'Emir, son pere, continuant a défier les
envahisseurs francais.

Sidi Mohammed el Habib laissa deux enfants : Ahmed Ammar et Mohammed el Bachir, que
l'occupant frangais ne cessa de provoquer, les refoulant, tous les deux, loin de I'Algérie, en
France. Auparavant, Sidi Ahmed Ammar, a I'age de moins de seize ans, était tenu, toute une
année, en résidence forcée a Alger. Ilavait pris attache, en France, de la jeune Aurélie qu'il
épousa (4) ; on lautorisa, ensuite, a revenir en Algérie ou il fut mis a I'écart de Ain Maadi ,
avec un interdit formel de se déplacer en Algeérie.

Des historiens contemporains dépeignirent les événements qui survinrent entre la France et les
deux Chérifs (5) ; I'étau se serrait autour du jeune Tijani, car la France craignait une rébellion
qui pourrait déboucher sur une révolution généralisée.

Une circulaire signée par le commandant francais de l'arrondissement Laghwat, en date du 27
ao(t 1889 , autorisait Sidi Ammar a se rendre a Abi Samghodn.

La France était, alors, menacée en Afrique occidentale ou Omar el Fouty (né a Podor en
1212h /1797 ap.J.), s'intégra a la Tariga Tijania, en 1249h/ 1833 ap.J. par l'intermédiaire du
Mogaddem fassi Sidi Mohammed el Ghali Boutaleb, qu'il fréquenta aux Lieux Saints, durant
trois ans.

Son premier geste, suite a cet engagement, fut le renforcement de son sultanat, sur les négres
fétichistes et animistes, dont une bonne partie finit par adopter I'lslam ; il s'attaqua, ensuite, a
l'occupant frangais Faidherbe ( 1854-1865). La colonisation frangaise débuta au
XVllemesiecle, par la fondation de Saint-Louis., base de l'expansion de la France, en Afrique
occidentale.



La Tariga se propagea, alors, au Niger, Mali et Sénégal, grace a Si Omar el Fouti, doublement
investi, en tant que Mourid Tijani, par le Cheikh Mohammed el Ghali Boutaleb, et, avant lui,
son premier maitre Abdelkarim du Fouta. Successeur d'un disciple fassidirect du Cheikh Si
Ahmed Tijani, bien en vue et un de ses éminents khalifes, le Cheikh Omar el Fouti devint le
Khalife de la Tariga en Afrique Noire. Son livre " er-Rimah " (les lances), qualifié par Sidi
Larbi Ben Sayah de compendium de science, est un recueil d'enseignements exhaustifs sur le
Soufisme Sounni, dont il préchait les concepts en Afrique Subsaharienne. Sa chaine de
transmission couvrait méme des mourids, au Nord de I'Afrique. J'eus personnellement, entre
autres, I'heur d'avoir, dans mon propre " sanad ", le Cheikh Said en-Nour, petit-fils de Sidi
Omar, qui maccorda la ljaza, écrite de la main de mon grand ami, le Khalife général, Si
Abdelaziz Sy (décédé en 1997).

Jaieu le plaisir de m'associer, dans ce sanad, avec le Cheikh el Hadj Mélik Sy et le Cheikh
Ibrahim Niass, promoteurs de I'Ordre Tijani, en Gambie, au Ghana, Nigeria et, bien loin, dans
les régions de I'Extréme-Sud.

Deux petits fils du Cheikh Sidi Ahmed : Sidi Mohammed el Habib qui termina ses jours , en
préche et lutte, & Dakar ; sidi Ben'Amer, quiput, dans ses pérégrinations, a travers le
Continent, convertir a I'lslam des millions d'animistes. Jai eu 'honneur d'avoir été en contact
permanent avec le premier qui me proposa de faire des conférences, en sa compagnie, dans les
capitales d'Afrique. Quant a Si Ben'Amer, auquel je me liais par une fervente amitié, il quitta
Rabat, en 1953, pour rejoindre Alger ou il intégra le FLN ( Front de Libération Nationale),
comme membre actif de ce mouvement. La France le soumit, alors, durant toute une décennie
, aune dure résidence surwveillée a Alger.

Grace a cette lignée de grands maitres Tijanis, une bonne partie de I'Afrique fut islamisée.
Leur pere, le Chérif Sidi Mahmoud, intercéda entre les Tribus rifaines, dont les tiraillements
risquaient de se transformer en guerre civile. 11 demeura six mois dans le Rif et finit par
réconcilier les freres ennemis. En Egypte, le grand Khalif Tijani, I'éminent Alem Mohammed
el Hafidh (décédé en 1978) , fondateur de la grande Zaouiya tijanie du Caire, joua le méme
role, dans la réconciliation de I'Egypte et du Soudan, a propos du malentendu entre les deux
pays (El Yawaqit el Irfania, Idris el Iragi (p118)).

1) Un mile, mesure arabe et anglaise, a 1'époque, égquivalant
1609m .

2) Tohfat ez-zadiyr ( p.p. 177 et 197)

3) le Cheikh de la Zaouiya rifaine en fit état a son

Souverain

(4) Se référer a l'annexe, publiée a la fin de cet ouvrage sur
le scénario de cette alliance.

(5) Abderrahman Ben Taleb dans son ouvrage, Saif et-Tijania (p.p.19) , Revue " AlWahda el
Islamiya " (Unité islamique) et I'historien Ej-Jilali Sary, dans son ouvrage " Tawrat "
(Révolution 1881-1882).

(
a
(
(

L'IHSAN ET L'EMANATION INTROSPECTIVE

L'lhsén est la troisiéme phase, dans le processus des piliers originels de I'lslam. " C'est -
précise le Hadith — adorer Dieu comme si tu Le voyais, et si tu ne Le vois pas, Lui srement te
voit " (Boukhari).

La Tariga, c'est I'application de I'lhsén, dans son contexte introspectif, ou la conscience se
reflete dans son propre miroir ; c'est le coeur épuré de l'initié sur lequel se projette la
luminescence divine ; " Craignez — dit le Prophéte — la vision intuitive du croyant, qui percoit
par la Lumiére d'Allah. " Les vertus spirituelles qui constituent le substrat de la Sounna, sont



les moyens d'acceés a cette luminance. C'est grace a la concentration dans une sincére
adoration, que le croyant accompli, devient I'image de Dieu, le Vivant et le Pourvoyeur.

L'humilité, I'lkhlas (sincérité), la charité et l'altruisme sont l'assise fonciere de toute initiation
ou le Cheikh soufi n'est qu'un guide orientateur, qui exhorte le Mourid a imiter étroitement la
tradition du Prophéte. L'exemple sublime de I'Envoyé d'Allah demeure le critére unique de
lattrait theophanique irrésistible , qui doit immangquablement s'exercer, au sein du forum
dépuré d'un ordre confrérique, édifié sur autorisation formelle mohammadienne.

Le Beauet le Vrai sont les traits caractéristiques du Béhaviorisme Tijani, qui assure a I'adepte
sincére un retour inopiné a sa dignité originelle. La liberté individuelle de I'initié est
dépourvue, alors, de toute maitrise, autre que celle d'Allah. Les droits de 'homme se
dégagent, ainsi, péremptoirement, de tout impact esclavagiste ou la vassalité est I'exclusif du
Haut Seigneur. Le Cheikh répeétait souvent, comme condition sine qua non de toute adhérence
a la Tariga, la conviction que le Maitre Initiatique n'est que l'esclave de la Présence et que le
Mourid ne doit, guére, avoir en vue un autre que I'Unique Pourvoyeur. Il doit éliminer, dans
son subconscient, tout tiers, autre qu'Allah ; le Cheikh n'est qu'un serviteur intermédiaire, en
esclave élu.

Un contact préalable du Cheikh Tijani avec d'éminents érudits et maitres Soufis, n'a pu que
conforter, dans sa conscience , cette certitude de la dualité fonciére de la Charia et de la
Haqiga (réalité spirituelle), ou un eéquilibre somato-spirituel assure I'harmonie, dans toute son
équation humaine.

La science elle-méme, dans ses tests les plus modernisants, assure, depuis le Congrés tenuen
1966 a Tokyo (1), cette complémentarité, entre le spirituel et le matériel. C'est pourquoi, le
Cheikh Tijani, a fondé sur cette double quintessence, tout conformisme adéquat, ou le cultuel
ne saurait éliminer le social. Des sa premiere enfance, avant d'accéder a sa troisieme décennie,
le Cheikh se fixa un noble but : celui de parfaire ses connaissances exotérigues et esotériques,
avant de s'atteler, judicieusement, a la propagation de la pensée islamique et de I'expansion
pacifique de son dogme.

Cet attachement a la Charia donna ses fruits ; ce futa Abou Samgho(n, en plein Sahara
Oriental, ou le Cheikh se recueillit, en 1196 h/ 1782 ap.J., qu'il vit le Prophete, a l'état de
veille, lui enjoignant de se libérer de toutes les voies qu'il avait testées , auparavant, ayant,
désormais, pour maitre unique, I'Envoyeé et le Serviteur d'Allah, Sidna Mohammed
(Bénédiction et salut sur lui). Le Messager d'Allah lui ordonna de demeurer non loin de la
société, vaquant normalement, de par le monde, sans s'en départir, ni s'en retirer, lui
promettant, a coup sdr, approche d'Allah, démunie de toute contrainte, géne, ou culte
excessif. Conforté par cette garantie prophétique, le Cheikh s'empressa de mettre en branle,
son Nouvel Ordre, solennellement édifié par son unique initiateur, la plus haute sommité,
dans la double voie de la Charia et de la Haqiqga.

Dans cet harmonieux contexte, le Cheikh Tijani évolua, avec aisance, sans bigotisme, " actué
" exclusivement par les concepts coranigues, d'une interférence socio-économigue. De ce fait,
l'adepte tijani ne sera qu'un simple, mais sincére croyant, ayant constamment en vue, les
principes authentiques de la Sounna.

Le Messager d'Allah a bien défini ce processus d'orientation qui symbolise et explique le
geste de direction des consciences, chez les maitres soufis, se référant, constamment, aux
propos prophétiques. L'Envoye d'Allah précisa , certes, dans un hadith rapporté par Boukhari,
Mouslim et les quatre Sonan : " Mon avenement - dit-il — en tant que Messager d'Allah, doté
de bonne orientation et de science, est telle une pluie bienfaisante, ayant arrose une terre dont
une partie féconde put absorber l'eau ; en faisant croitre abondamment, herbe et verdure. La



partie stérile retint I'eau et Allah en fit profiter les gens, en buvant, en abreuvant leurs
animaux et arrosant leurs champs. Une troisieme partie, plane et sablonneuse, ne retint guére
l'eau et ne fit pousser aucune verdure . " Cette parabole nous donne , d'abord, I'image d'un bon
croyant, bien conscient des normes de la Religion, qui en profite, en les enseignant aux autres
, une deuxiéme qui, connaissant profondément cette science, en profite a I'avantage des autres
; et, enfin, celle qui, rebutant les enseignements recus d'Allah, ne peut avoir aucun impact
bénéfique.

C'est la le substrat et le critére de toute socialité agissante, dans le vrai soufisme
mohammadien.

(1) Voir notre ouvrage " I'lslam dans ses sources *, édité cing fois, au Maroc et en Arabie
Saoudite.

NECESSITE D'UN GUIDE DE CONSCIENCE

L'initié, quel qu'il soit, est inspiré par une insufflation luminescente, pour s'adapter a I'Ethique
transcendante, a travers un effort soutenu d'éducation, de mortification et de purification.
Cette disposition innée, chez tout un chacun, git virtuellement, en puissance, tel un nucleus
générateur de vitalité créatrice.

C'est par une initiation appropriée que le feu jaillit du briquet et le palmier dattier du noyau.
L'ame réceptacle du bien et du mal, est fagonnée par une acculturation moralisante ; cette
prédisposition au changement caractériel, chez 'homme, est une preuve de perfectibilité de sa
nature. Ce concept n'est guére infirmé par I'exégese herméneutique aberrante du versant
coranique qui dit : " Pas de changement dans la création de Dieu ", ou par l'interprétation
superficielle du Hadith, affirmant qu'" Allah a imprimé une configuration définitive a quatre
éléments primordiaux, dont la configuration matérielle et le caractere moral, chez 'homme. "

L'homme est doté d'un pouvoir inhérent a sa nature intrinseque , qui lui permet de se purifier
et de se corrompre, a la fois (Sourate du Chams (soleil), verset 8). D'ou, la nécessité d'un
éducateur et d'un guide de conscience, tel le Cheikh, par rapport au Mourid, c'est-a-dire le
maitre qui aide le disciple & formaliser ses virtualités en puissance. Cette éducation est axée,
dans la voie tijanie, en premier lieu, sur un conformisme adéquat aux préceptes de la Charia :
Simples actes cultuels accomplis dans l'aisance, en pleine confiance, dans la pure gréace
divine, sans mortification, ni effort soutenu dans l'ascese. La confrérie tijanie est ainsi
dégagée de tout engagement érémitique et isolement du Monde, tel I'lslam dans sa phase
initiale ou le catalyseur mohammadien luminescent assure un cheminement plénier, dans la
voie, sans autre impulsion d'exigences conjoncturelles.

Le Prophéte était, alors, le seul maitre et guide supréme de conscience. Pendant trois siecles,
les récits traditionnels du Messager d'Allah, étaient toujours vivaces et efficients, dans les
ceeurs des compagnons de leurs suivants et des derniers successeurs (atbaa et-Tabi'yne) ;
mais, passés ces trois générations, l'initié est propulsé dans la masse confuse des traditions ou
lapocryphe primait l'authentique. Le Cheikh Abdelkarim Ibn Hawaazine dit " el Qochéiri ",
ne manqua pas de déceler, dans Sa " Rissala " (épitre), le processus de cette mutation.

Les comportements effectifs et affectifs, imbus d'empreintes prophétiques, ont, désormais, un
impérieux besoin, d'étre étayés par des liturgies, plus ou moins authentiques ; d'ou pluralisme
de "Wirds " et " Wadhifas ", récités dans un cadre confrérique, sous la conduite éclairée d'un
maitre, guide de conscience, quisoutient l'initié et le dépure de tous caprices, sautes d'humeur
ou dépassements excessifs. Dans de tels cas, tout exces, non freiné par le maitre, se traduit par
une excentricité hérétique, un désequilibre psychique et des troubles somato-spirituels, fruits
d'une méconnaissance de la charia. Le croyant peche, alors, par défaut de documentation eso-



exotérique. Un vrai maitre soufi n'exige guére de son adepte autre chose qu'une stricte
observance de la Loi d'Allah et de s'accommoder, selon ses possibilités a la Sounna, sans cure
de silence ou retraite érémitique ; le Mourid ne doit guére forcer inhumainement son penchant
vers les loisirs, les agréments et les plaisirs légitimes. Ainsi, le Cheikh Tijani, ne manqua pas
d'exiger de son mourid (1) d'éviter toute incartade impertinente, toute déviation dont
l'aboutissement fatal est une auto-négligence et un laisser-aller capricieux incontrolé. La, le
redressement d'un tort et le traitement d'une psychose nécessitent une actuation mortifiante
immediate, suivie de retraite spirituelle limitée et de cure diététique de concentration
liturgique, pour dématérialiser les actes volitifs. Le Cheikh ne fait qu'initier et orienter ; toute
transmutation demeure I'ceuvre exclusive de 'Omnipotent. Mais, l'adepte doit, toujours, se
souvenir, dans ses élans vers le sublime, qu'une réelle luminescence, ne saurait jaillir que d'un
cceur dégagé de velléités mondaines. Gare donc aux perles de cultures. Les véritables perles
évoluent dans les profondeurs.

(1) En réponse a une épitre émanant d'un juriste de Zerhoun ( Cité pres de Meknés ou est
inhumé Idriss 1)

L'HOMME AL'IMAGE DEDIEU

L'homme est créé a I'image de Dieu ( Hadith) ; son ceuvre le sacralise ; c'est en contemplant
Dieu, dans Sa grandeur, dans Sa surabondante richesse et dans la générosité de Son essence,
qu'il réalise sa véritable nature. Autant I'Attribut divin est absolu, autant les attributs de
I'homme sont entachés de relativité. En s'adaptant a sa nature, dans sa réalité originelle, il
devient lui-méme, conscient que la véritable sublimation, pour lui, est de rester lui-méme,
sans vouloir se dépasser, ni se rabaisser. Toute I'Ethique soufie se resume, ainsi, dans l'effort
soutenu, en vue de la réalisation du Véritable soi, dans sa pureté initiale, antérieure a la
descente de I'ame dans le corps, telle qu'elle a été dépeinte par Ibn Sina (Avicenne), dans son
poeme d'inspiration néoplatonicienne ™ I'ame est descendue d'en haut, telle une colombe ™.

De la, vient le rappel, réitéré des Cheikhs soufis sounnites, & la stricte observance des
commandements de la Sounna. Leurs ouvrages sont incrustés de concepts et préceptes,
définissant la nature et les dimensions de cette haute " politesse " spirituelle. Leur conscience,
initialement dépurée, est " actuée ", pénétrée foncierement, du souci constant de s'aligner
rigoureusement sur les normes de la charia, a tous les niveaux cultuels, comportementiels ou
méme temporels. En s'abstenant, en cas de doute, et en agissant avec circonspection, tact et
doigté, les adeptes se sentent intimement contrdles par Allah, dans toutes les conjonctures et
les instances. Mais, la, l'initié, tout en se fiant a la décision intangible de son Seigneur, a Son
impératif actif, ne se défait nullement de ses initiatives agissantes.

Ibn Messaoud rapporte que Dieu a, parmi Ses créatures, trois cents élus ; leurs cceurs sont a
l'image du cceur d' Adam, une quarantaine a I'image de celui de Moise, sept de celui
d'Abraham, cing de celui de I'Ange Gabriel. Chacun de ses élus est crée a I'image d'un
Prophete. Il est empreint du caractere et du comportement d'un messager ou apdtre et son
ceeur porte le cachet d'un Ange.

Dans unautre hadith, quatre élus auront l'empreinte d'Abraham, sept celle de Moise, trois de
Jesus et un de Mohammed.

D'apres El Boukhari, " le Tres-Haut déclare la guerre - dit le Prophéte — a tous ceux qui
prennent pour ennemis les saints (bien aimés) d'Allah ; Mon serviteur ne saurait se rapprocher
de Moi, mieux que par une ceuvre que J'aimerai le plus et qui consiste a accomplir les
obligations que Je lui ai imposées. Il ne cesse de se rapprocher de Moi, par les actes
surérogatoires, jusqu'a ce que Je l'aime ; Je deviens, alors, son ouie, avec lequel il entend, sa
vue, avec laguelle il voit, sa main avec laquelle il combat et son pied avec lequel il marche ;



Je luiaccorde ce qu'il Me demande et Je le protége s'il Me sollicite ". Une autre variante
ajoute : " Quand Mon serviteur se rapproche de Moid'une palme, Je Me rapproche de lui
d'une coudée, quand il se rapproche de Moi d'une coudée, Je Me rapproche de lui d'une
envergure (1) ; quand il vient @ Moi, en marchant, Je viens a lui en trottant "' (Boukhari).

(1) L'envergure est ici la distance entre les extremités des deux mains déployées dans le sens
de la largeur.

CONSTANCEET EQUILIBREDU "™ QOTB ™

Le Qotb (p6le) a pour qualification essentielle la constance et I'equilibre sur le plan humain. 11
est caché, mais dépourvu de tous penchants excentriques, qui le font dévier de son " magam "
(étape transcendante), comportant toutes les composantes d'une servilité sacrée. Tout en étant
le réceptacle et le creuset de tout ce qui est conceptuellement et comportementiellement sacro-
saint, il demeure en plein forum humain ; répondant a tous les besoins attachés a sa nature
adamique. Mais, de par sa haute sagesse et son sublime goQt intuitif, hautement inspiré, un
équilibre adéquat "axe " et "actue " tous ses rapports d'ordre humain. Il donne a chaque
chose, son d{, dans sa double conjoncture esotérique et exotérique, rationnellement
introspective. C'est cette occurrence " naturelle " qui marque ses allures dégagées de toutes
teintes extranormales. Il concilie sagement le matériel au spirituel, car I'un est le complément
de lautre. L'empiétement de I'un sur lautre risque de tout " dénaturaliser ". De la, tout acte est
fonciéerement " causalisé ", jugé et appréecié a sa juste valeur.

Tout parait, alors, simple, mais non simpliste ; car la simplicité réelle est une marque de
génie, tout en demeurant d'ordre humain. Sidi Larbi Ben Sayah, dans sa Boghia (p.p.188),
analyse ses attributs caractériels définis par Ibn'Arabi, en développant certaines de leurs
efficiences, dans la vie pratique du " Qotb ". Ilajoute d'autres spécificités qui font du pdle, un
saint, éventuellement dénué de toute richesse matérielle ; néanmoins, conscient de sa
responsabilité vis-a-vis de soi-méme, il s'ingénie constamment, a s'assurer une caution
effective, pour la réalisation de ses besoins naturels, tres réduits, certes, mais humainement
péremptoires. La " Boghia ", synthétise cet " humanisme "en précisant que le " gotb " est
astreint a éviter tout exhibitionnisme ostentatoire ; ses comportements naturels sont dégagés
de tous prodiges qui peuvent survenir a des saints, tels le ploiement de la terre, I'ubiquité
volontaire, les cures d'isolement ermitigues.

L'(EUVRE DU CHEIKH

Le Cheikh Tijani était d'une grande érudition, notamment, dans les sciences et les arts
islamiques. Ilavait appris par cceur, deés son bas &ge, outre les Recueils didactiques dits *
Moutoun ", les Grands Recueils du Hadith (Traditions du Prophete) dont Boukhari, Mouslim
et les Sonan (Tirmidhy, Ibn Madja, Nassaiy, Abou Daoud).

Les cours qu'il dispensait a Ain Maadi, Tlemcen, Tunis, Fés et ailleurs, sur l'exégése
coranique et les commentaires du Hadith, lui valurent une grande renommée, étayée par ses
connaissances sur le Figh, el Ougoul ( Sources de la Loi islamique). Ses recherches, en
loccurrence, publiées dans " Jawahir el Maany "et " " el Jamy " d'Ilbn el Mechri ", avaient
attiré lattention des célebres critiques de I'lslam, de par leur profondeur, leur originalité
judicieuse. Son " Ifada " se démarque par les Sages Adages qu'il n'a cessé d'émettre, lors de
ses pérégrinations.

Des dizaines d'ouvrages ont été ¢laborés, rendant hommage a cette ceuvre colossale (1)
comportant :



- Epitres et mémoires sur le Sounnisme des Soufis dont certains manuscrits originels sont
catalogués dans les grandes bibliothéques du Maghreb (manuscrit de la Bib liotheque Générale
de Rabat N° 2425)

- Commentaire de la premiére moitié du Recueil Juridique de Cheikh Khalil sur le code
malékite ( manuscrit de Ain Maadi)

- Exégeése d'une cinquantaine de versets coranigues et commentaires de Hadiths (profonde
analyse des notions spécifiques authentiques de I'lslam), (Bibliotheque Générale, manuscrit
D1699)

- " Es-Salat el Ghaibya " sur la Réalité mohammadienne " Al-1fada el Ahmadia ",
compendium d'adages, dictés par le Cheikha sondisciple Sidi Taib Soufiani, classés
alphabétiquement (2) Charh el Hamzia de I'lmam el Bosairy (Recueilli par Sidi Ali Harazim
ainsi que Jawahir el Maani (Perles d'ldées) (éd. Imprimerie Saada, Caire 1347 h /1928 ap.J.)

" Sermon collectif pour tous les musulmans " ( manuscrit de la bibliotheque privée du doyen
de la Qaraouyéne, Jawad Sqalli ( décédé en 1392h /1972 ap.J.) , publié in Revue " Tarig el
Haqqg " (voie de la vérité) du Cheikh Mohammed el Hafidh, fondateur de la grande Zaouiya
tijanie du Caire ( Revue numéros 10 et 11, 1965)

- Recueil de dhikrs (Bibliotheque Générale D 2106)

D'autres ouvrages furent faussement attribués au Cheikh tels la rihla, le commentaire des
Noms Divins, " Charh el Jarroumiya " (en grammaire), " el Kanz el madfodn ", etc (3)

(1) Voir notre ouvrage en arabe sur la vie et les ceuvres du Cheikh, dans la Grande
Encyclopédie , élaborée sous le titre " la Pensée soufie maghrébine, entre I'Andalousie et le
Machreq " Le grand Erudit Tunisien Mohammed Mni'y, devenu Tijani, qualifie le Cheikh d'"
Océan de science ", sans pair, connaissant par cceur, outre les Recueils de Sahih, les Sonan,
les Compendiums du Figh (Kachf el Hijab, Skirej p.p.529). Le doyen de la Qaraouyene,
Abderrahmén Chenqity, dit " Cheikh el Jama& ", voit en lui, le " plus grand érudit du Monde
islamique " (Boghia, p.p.266 )

(2) Publié dans Kachfel Hijab d'Ahmed Skirej. Une nouvelle édition Commentée par le grand
Alem Tijani égyptien Mohammed el Hafidh, promoteur de la Tariga en Orient, décédé en
1978 ( Imprimerie el Khairiya, au Caire )

(3) Jindyat el Mountassib (Skirej T.2, p.p. 62 et 84 (1350 h/ 1931 ap.J.) / Raf'en-Nigéab,
Skirej, T.3 p.p.182)

LE SOUNNISME TIJANI

A l'image du Messager d'Allah, Sidna Mohammed, le Cheikh Tijani, n'a cesseé d'orienter le
comportement de ses adeptes, en vue d'une parfaite adaptabilité a I'Ordre divin, synthétisé
dans la charia. Cette conformation a la Sounna se cristallise — affirme al Jonéid — par la
créativité et la concentration du coeur de I'initié, de toute sa volonté et son attachement a Dieu
eta Dieu Seul. Le Coran définit ce raffinement subtil qui ne saurait souffrir ni déviation, ni
fluctuation élusive, éloignant le croyant du forum de la loi divine. Nulle transgression n'est
permise. La conscience du Cheikh est pénétrée du souci constant de s'aligner rigo ureusement
sur les normes mohammadiennes, a tous les niveaux cultuels et conceptuels, préférant
s'abstenir, en cas de doute et agir avec circonspection, tact et doigte, dans toutes les instances.
I ne reléchait, aucunement, sa vive attention, ni celle de ses mourids et partisans, les tenant en



haleine, dans unamour passionné du Prophéte et de ses siens et croyants. 11 réagissait contre
tout écart de conduite ou de langage. Au sein méme de ses litanies, toutes d'obédience
mohammadienne, il ne s'autorise guére un débordement d'aise et d'espoir, non réfréné par une
crainte pieuse équilibrante.

Tout geste doit étre bridé sous les rénes de la Sounna, avec une résignation, sans fatalisme, a
la Volonté de Dieu. L'action du croyant est de rigueur, parce que le Coran nous incite a agir,
notamment, selon les normes psycho-discursives, quelles que soient les inferences de l'acte
accompli ou a accomplir. Cela n'empéche nullement ['initié de ménager certaines subtilités et
susceptibilités impondérables. L'action devient, parfois, une inertie, comme un franc parler
qui frise le vice. Mesurer et peser le pour et le contre est un signe d'équilibre. Zarroug,
censeur des Soufis, cite le cas du Messager Abraham qui, jeté dans le brasier par Nemroud, se
vit intercepté par I'Ange Gabriel qui lui demanda : " Abraham ! As-tu besoin de quelque chose
? " " Pas de toi, mais de Dieu ", lui répondit-il. " Invoque-le donc ! *, lui insuffle IAnge ; et
Abraham de répliquer, dans un élan de confiance infinie en Dieu: " la pleine conscience
divine de mon état me dispense de toute invocation! ". Mais, le fait n'implique guere une
quelconque passivité ; le retour a Dieu ne se congoit qu'aprés épuisement exhaustif, de toutes
les motivations psychosomato-discursives.

Quand il s'avere impossible , pour l'initié, de recourir a des mobiles effectifs déterminants , il
doit, alors, se résigner a l'actuation divine et se confier, par sincére invocation a la Providence,
profitant de ces embarras, pour en appeler, avec insistance, en serviteur impuissant, a la
Clemence d'Allah. La foiefficiente est celle qui demeure foncierement humaine, sans
duplicité, nidéguisement.

" Quand tuauras pris la décision d'agir - dit le Coran — fie- toia Dieu ". Donc, planifier,
d'abord, et se fier a Dieu, ensuite. Dans cette occurrence, la transconscience est fagonnée,
dans ses coins et recoins les plus intimes, a telles enseignes, quelle ne peut que se conformer
humainement aux normes conceptuelles de l'lslam. Ce qu'il convient, certes, de noter, c'est
que le croyant doit avoir, constamment en vue, la Volonté Omnipotente de Dieu, dans toutes
ses actions, quitte a se référer au Décret d' Allah, pour actuer sa propre velléité ou volonté, au
cas ou l'objet des invocations serait d'une finalité inconnue, confuse ou douteuse. La, la pure
connaissance " hiérophanique " ne s'oppose guére au processus humain de causalisation.
L'initié, tout en s'en remettant a Dieu, ne se défait, aucunement, de ses initiatives agissantes.
La concentration de I'entymésis, c'est-a-dire de la pensee et de l'intention, réside dans
l'orientation vers I'ego et la béatitude expectative des touches divines. Tout caprice de I'ame
ou lubie, est, ainsi, éliminé. L'impression de l'irréel risque toujours, dans une telle
conjoncture, de susciter une vive réaction du sens temporel ; néanmoins, il ne s'agit, 1a, que du
coté spiritualité opposé au coté matiere, dans I'équation humaine ou le subconscient corrobore
le rationnel (1).

D'autre part, les devoirs et obligations, incombant aux compagnons et freres dans la vie
initiatique, constituent le compendium de I'Ethique soufie.

" Quiconque mangue a ses devoirs, en négligeant les droits de ses fréres, risque — affirme le
Cheikh Tijani— I'épreuve de faillir au respect d0 aux Droits d'Allah ". Le promoteur de la
Tariga a formulé, a maintes occasions, son souci d'élaborer un Traité, sur la maniére raffinée
de vivre et d'agir, chez l'initié, marquant, ainsi, le caractere péremptoire de cette politesse
comportementielle, véritable catalyseur quienclenche les élans les plus vifs de la conscience.
Les hommes de la foi — quelle que soit leur confession — sont confréres. 1l faut savoir chérir,
dans I'amour de Dieu. L'auteur des "'Awarif " rapporte que le Khalife Omaradit : ™ Siun
homme je(ne toute sa journée, prie Dieu tout le long de la nuit, accomplit ses aumdnes
canoniques et se sacrifie dans les guerres saintes, sans chérir ou détester, pour lamour de
Dieu, ses actes ne lui profitent guere : N'est-ce pas la le summum de la socialité ?



(1) Se référer a mon ouvrage " le Rationnel du Sacré "

DHIKRS DE LA TARIQA

Les dhikrs de la Tariga , comportent essentiellement, deux " Wirds " quotidiens et une "
Wadhifa ", récitée par groupe, sauf dérogation majeure. lls sont ou extraits du Coranou
recommandes par un hadith authentique. Les trois litanies de base sont :

1) 1'imploration du pardon d'Allah (Istighfér)

2) la bénédiction du Prophete (caldt) , de préférence la "
Fatihi "

3) la hailala , récitation de la profession de foi ( La il&ha
Illa Allah).

Le Wird ne comportait au début, en I'an 1196h, que les deux premiers récits liturgigques,
considérés comme mobiles de purification. Ils ne furent suivis, du troisiéme que quatre ans,
plus tard, en 1200h, car le Mourid ne devait en user qu'apres dépurement e ffectif et affectif,
permettant un acces approprié a une profession de foi, véritable engagement sacré.

Pour la "Wadhifa ", les trois litanies se terminent par une quatriéme dite " Jawharat el kamal
" (perle de perfection), dictée au Cheikh, par le Prophéte, a I'état de veille. Cette Jawhara ne
doit étre récitée qu'en état d'ablution ; sinon, elle est remplacée par vingt fois " la fatihi ™. On
peut se demander, pourquoi le Cheikh exige l'ablution, alors que le Messager d'Allah récitait
le Coran méme, sans ablution. En Vérité, il ne s'agit en I'occurrence, que d'un simple
engagement (nadhr), ordonné par le Coran, au cas d'un dhikr surérogatoire, alors que la
lecture du Coran constitue, pour le " moumin ", une obligation et un devoir sacrés dont on ne
peut guere se désister. Allah en allége, en conséquence, le conditionnement de cette lecture.
Dailleurs, l'adepte Tijani est astreint & réciter quotidiennement, un minimum de deux " hizb "
(1/30 éme du Coran).

Le Khalife tunisien, cheikh el Islam, Ibrahim er-Riahy, exige un maximum de trente " hizb ",
(la moitie du Coran). Pour un analphabéte qui ne sait ni lire ni écrire, il doit réciter, un certain
nombre de fois , de courtes sourates, qu'il est ais¢ d'apprendre par cceur, telles la Sourate el
Ikhlas (équivalant & 1/3 du Coran), la Sourate el Qadr (quien vaut la moitié) ou la Fatiha
(Ouverture du Coran, dont la valeur est identique a l'ensemble du Coran). Le Cheikh Tijani
affirme, dans une épitre, citée par Omar el Fouty , dans ses Rimah (T.2,p.p.89), qu' " une
seule fois de cette " Fatiha " équivaut a quatre mille milliards de calat el " Fatihi " (considéree
comme une des litanies essentielles de la Tariga). Au lieu de Hizb es-Saify, bien connu, le
Cheikh propose un substitutif coranique : la Sourate el Qadr.

D'autres dhikrs secondaires tels " el Mousabbaat el'Achr " (les Dix Septains) sont des propos
liturgiques élaborés par le Prophete lui-méme.

" Le meilleur dhikr est " La llaha Illa Allah " dit le Prophete (Hadith de Nassaly et Hakim). "
Celui qui me bénit, une fois, Allah et Ses anges le bénissent dix fois " (Mousnad d'lbn
Hanbal).

C'est, en fait, conséquemment a cet attachement indélébile a la loi coranique que l'adepte
Tijani, en tant que croyant sincére, espere unagrément sublime d'Allah.

Nous pouvons citer, enfin, une promesse, émise par le Cheikh Tijani, comptant vivement sur
les gracieuses faveurs octroyées bénévolement par la Providence divine. " Les prieres

obligatoires accomplies par l'adepte sincere, - pense-t-il — dans une mosquée ou Zaouiya , ou
toutes les conditions sont remplies, sont censées étre exaucées. Dans la Zaouiya Tijania, tout
est ,en effet, gratuit : I'im&m (directeur de priere), le muezzin (qui fait I'appela la priére), les



lecteurs du Coran (el-Hazzaba) ; toute inhumation est interdite, selon les concepts malékites.
Les habous n‘'ont aucune emprise sur les Zaouiyas, qui vivent, entre autres, des cotisations
volontaires des mourids. Ce sont 13, les saintes propriétés d'une mosquée du temps du
Prophéte et de ses compagnons.

SPECIFICITES ET PREROGATIVES DES MOUMINS

La Tariga Tijania, fondée sur une stricte observance de la Sounna, ne s'arroge aucun privilége
ou avantage spécifique. Toute prérogative, quelle que soit sa nature, est conditionnée, sur un
pied d'égalité, pour tous les musulmans, par le grade de croyant, dans ses conformations aux
prescriptions de la Charia. Tout mérite exceptionnel n'est que " la fruition " d'une
accommodation adéquate. Le Prophéte a bien précisé que sa " communauté est telle une pluie
dont les premiéres précipitations ne sont guere forcément meilleures que les dernieres. "

Des croyants, vivant au XX éme siecle, ne sont guére d'un rang inférieur a leurs
coreligionnaires des siecles antérieurs ; d'autant plus qu'un autre hadith, non moins
authentique, qualifie ceux-cide "bienaimés ", se prévalant d'un grade spirituel, cinquante
fois supérieur ; 11 ne s'agit nullement d'une prééminence sur les compagnons du Prophéte,
dont la hiérarchie des valeurs est inégalable. Toute prime spécifique n'est ainsi que la
résultante du taux d'obédience sounnite ; en premier lieu, l'amour du fidéle pour Allah, Ses
Messagers, et Ses €lus, est considéré par le Prophete comme un mobile promoteur de toute
transcendance. Pour une autre tradition, rapportée par Anas Ibn Malik (cité par Mouslim),
I'Envoyeé de Dieu, précise , en réponse a un autre compagnon craignant une séparation, dans
lau-dela, de son cher et bien aimé Sidna Mohammed, voué a un rang supérieur, que " le fidele
rejoint, au Paradis, celui gqu'il aime " . Anas et les autres compagnons, émerveillés par cette
promesse mohammadienne n'en furent jamais aussi heureux.

Le Cheikh Tijania émis quelgues propos, qui semblent excentriques, a prime abord, parce
qu'ils n'ont pas été bien compris. Il est vrai, que parmi ces propos, s'intégrent maintes
prétentions, plus ou moins hérétiques, créées de toutes piéces. Le Cheikh les a rebutées
d'avance, comme le firent les Imams Malik et Chafiy, en rejetant toute énonciation ou
affirmation, contraire a la Sounna.

Le Cheikh Tijaniavait dit : " les nuits de I'année sont, pour nous, similaires, a la Nuit de
Destin (Qadar) ou de valeur et mérite (Qadr, selon la lecture coranique de Warsh) ; cette
affirmation se justifie canoniquement par le fait que le croyant accompli ne doit guére
manquer de veiller en priére, toutes les nuits de sa vie d'initié. Le Cheikh Tijani exige, alors,
de son adepte, de se conformer, a ce mobile initial de valorisation, pour mériter cette
primauté.

Unsimple aspirant ou " faqir " n'en est pas digne, faute de conformation fonciére a la Sounna.
Cette prérogative est ainsi, propre a tout croyant sincere.

On peut citer un autre exemple, basé sur ce conformisme indélébile a la Charia. Le Cheikh
Tijania bien affirmé que le Mourid, le vrai, digne de ce nom, doit se sentir en perpétuel
attachement a Dieu, méme lors de son sommeil, considéré comme un simple répit ou détente,
permettant au croyant un repos momentané, pour mieux reprendre, ses prieres et litanies. Le
Prophete a recommandé & tout moumin d'étre constamment en ablution, qualifié " d'arme pour
le croyant ", d'ou les propos du Cheikh Tijani : " Allah accorde Ses bontés a I'initié, méme
dans son état de sommeil .

SCIENCE INFUSE OU SECRETE



On peut se demander s'il existe, en Islam, des connaissances secrétes, non revélées par le
Prophéte , d'autant plus que la Religion mohammadienne avait atteint toute sa plénitude,
d'aprés le Coran. Y'a-t-il donc une science infuse que le Messager d'Allah n'a pas cru devoir
inculquer a tout le monde et qu'il n'avait insufflée qu'a certains de ses compagnons, comme
Ali, Houdheifa et Abou Horéira ?

Le compagnon Ali, gendre du Prophéte disait : " Mon for intérieur est suomergé de
connaissance ; je ne trouve personne pouvant en supporter le fardeau. " Ce grand érudit,
qualifié par le Messager d'Allah, de gardiende la " Cité de la Science ", ne cessait de répéter :
" Ne dites aux gens que ce qu'ils peuvent comprendre ". Ainsi, Ali, dépositaire des secrets de
la grande gnose, se prévalait d'un savoir infini dont il ne trouva guéere un digne porteur. Abou
Horéira affirme avoir épuisé, dans la source des sciences mohammadiennes, deux sortes de
connaissances ; il n'est autorisé a en révéler qu'une seule, l'autre demeure un apanage
inaccessible dont la divulgation expose le récalcitrant a la peine capitale. Hodhéifa avait recu
du Prophéte des enseignements qu'il n'osa guére dévoiler ; le Khalife Omar lbn el Khattab
tentait, parfois, vainement, de lui en soutirer quelques uns.

Le grand Imam Al-Jonéid, promoteur d'un soufisme sounnite, précisait bien que " nul ne
pourra atteindre le grade sublime de la Réalité, c'est-a-dire la connaissance transcendante
infuse, sans étre taxé d'hérésie, par un millier d'hommes Véridiques " ; toute insufflation
divine peut susciter un état, soit de béatitude, soit d'aise et d'espoir, soit de crainte. Les
Prophetes vénérés, Jean et Jésus, se sont rencontrés un jour, chacun se trouvant sous I'emprise
d'une haute communion appropriée ; I'un, ma par I'Attribut de la Domination " astucieuse "
d'Allah qui écrase et annihile, lautre " actué " par la généreuse Clémence ; chacun se prévalait
de I'Attribut qui lanimait ; deux attitudes, apparemment disparates, mais suscitées, chacune,
par l'instant étatique ou extatique, propre a l'un et a lautre. C'est le cas de Khadir (dit Khidr)
avec I'éminent Messager Moise, semblant, d'apres le Coran, moins initié que son
interlocuteur, qui n'a pas depassé le grade de Saint €lu. Pourtant, Moise se vit octroyer par
Allah, "durant les mille séances qu'il eut, de son vivant avec Lui ", des flots de cognition
ineffables.

Il'yadonc un " sens caché " (el batin), décelé, en exclusivité, comme le souligne le Coran
(Sourate Al-FAnfal (les Dépouilles), verset 29) ou Allah dit : " O vous quiavez cru ! si vous
craignez pieusement Dieu, 11 vous donnera un pouvoir de discernement " .

Cette science esotérique infuse, insufflée dans le cceur du croyant sincere, est une mise en
contact avec une sorte d'introspection ou observation de la conscience par elle-méme ;
veritable lumiére, projetée sur un subconscient purifié, a travers des flashs de luminescence
divine. La " firaca "du " Moumin " (sorte de vision intuitive) a eté définie par le Prophéte,
comme" source intime de connaissance " (1)

La philosophie avicennienne est une philosophie néoplatonicienne, d'influence islamique ou
le donné coranique s'unit a certaines influences héllénistiques, intégrées par I Aristotélicien
Ibn Roshd (Averroés), de sorte que la pensée d'Avicenne ne saurait se comprendre, sans
I'lslam. " L'observance des prescriptions positives de la loi religieuse — pense Avicenne — la
pratique des actes cultuels, faciliteront, au croyant sincére, la mise enrelation avec le Corps
du Ciel, la captation du flux des sphéres célestes et I'intensification de la sympathie qui relie
le microcosme au macrocosme ". C'est le secret du contexte cosmigue des Noms divins, dans
leur actuation du Monde. " Celui qui détenait quelque science du Livre " (Sourate 27, verset
40) , apporta a Salomon, le trone de Balqis, reine de Saba, en un clin d'ceeil. Ce nom de Dieu
que ce saint invoqua, alors, est un signe de la Science Infuse et de O mnipotence divine,
qu'Allah accorde a Ses élus.



L'lmam Chafiy, chefdu grand rite juridique, consultait - dit-on - , le grand cheikh soufi
Chaiban er-Ra'y, par I'intermédiaire de son éminent disciple, Ahmed, I'imam du rite hanbalite
et acquiescait a ses réponses.

De méme, ce dernier avec le mystique Abou Hamza el Baghdady.

Le Cheikh'lzz ed-Din Ibn Abdessalam, dit sultan des Ulémas, dénigrait a ses débuts les
propos des soufis ; il se ravisa, quand il contacta le grand mystique marocain Abou el Hassan
Chadhily a Alexandrie (2) et dut reconnaitre la prééminence de ceux- Ia, effectivement basée
sur la double source coranique et traditionnelle.

Ghazali traversa la méme étape, enrevenant, a I'age de quarante ans, a I'école soufie de ses
contemporains.

Deux tendances se firent, alors, jour, celle qui se prolongea jusqu'au XIll1éme siécle de
I'Hégire, émaillée d'authentiques soufis marocains, pour la plupart, dont Ibn Machich et son
disciple Chadhily, le fassi Ahmed Badawy (de Tanta) et Abderrahim el Qina'iy de Cebta,
maitre éminent du mouvement soufi dans la Haute Egypte. Passée cette ére d'or, le soufisme
commenca a degénérer, perdant, de plus en plus, ses interférences avec la Sounna, a
l'exception de quelques mouvements qui demeurent attachés a la Charia.

(1) Dans un hadith rapporté par Tabarany, le Prophete dit : " Prenez garde au regard intuitif
d'un homme croyant ; car la pure luminescence de sa foi lui permet de tout appréhender, grace
a la Lumiere d'Allah "

(2) Ou il est censé étre inhumé ; dans la coupole qui lui est attribuée. 11 mourut, pourtant, a
'‘Aidhab, en Haute Egypte.

L'HUMANISME D'UN SOUFI

Un Véritable soufi, demeure lui-méme, dégagé de tout bigotisme ou religiosité outranciere.
C'est, d'abord, un étre humain, exposé, comme servile créature d'Allah, a tous les maux et
méfaits psychosomatiques ; aucune immunité ne le dégage des conjonctures et des
occurrences qui normalisent ses états les plus idéaux. Les cadres rigides créés par des esprits
imaginatifs, risquent d'étre surhumains et d'évoluer dans l'abstrait. On a demandé , un jour, au
grand Tabi'y (1), lIbn Sirine, de dépeindre la personnalité éminente des compagnons du
Prophete. " lIs étaient — répondit- il — des hommes comme les autres " (2). Tout surréalisme
confine a l'irréalisme. L'lIslam tient compte de la gracieuse élection d'Allah, option
inconditionnelle, pour n'exiger guére du soufi, un idéalisme, non entaché d'éventuelles
flétrissures ou souillures humaines.

Yafi'y, auteur du (Kifayat Al Mo'taqid ) (Suffisance du croyant) nous décrit le processus
hiérarchique des Saints : les Noujaba, puis les Nougaba, Abdal et Awtad (piliers), tous axés
sur un " Qotb " (pdle) qui n'est marqué par aucun signe spécifique. Ilest choisi, parmi les
Piliers, représentant une " normalité ", certes idéale, mais toute humaine ou le principe de
causalité demeure l'assise fonctionnelle de toutes les actuations ; le relatif humain imprégne
une conformation psychosomatique qui ne doit pas étre trop spiritualisée. La luminescence du
Messager d'Allah, quoique modelée par un flash émanant des touches divines, est empreinte
d'un humanisme évident. Le soufi est "actué " par une haute Inspiration divine ; " ses actes et
états mystiques dont ils émanent varient, selon cette Inspiration " (fait remarquer Ibn'Ataa
Illah, dans ses " Hikam " ou Adages). Au sein de cet humanisme, toute insufflation divine
peut susciter un état de béatitude ou de crainte pieuse.



Il faut se garder de déconsidérer, a partir de ces disparités apparentes, certains élus, pour
surestimer d'autres. D'apres el Morsy, un saint accéde a la foi, par grace divine et un autre ne
peut se prévaloir de cette grace que par ses exploits cultuels. Chez I'un — souligne Ibn'Ataa
Illah — la luminescence jaillit de la conscience, sans dhikrs préalables et chez l'autre la
luminité est un don inconditionnel d'Allah. Un soufi accompli ne saurait sous-estimer un
collegue ou méme un mécréant, dont on ignore le sort qui lui est réservé. C'est la un critere de
socialité idéale, au sein de la communauté mohammadienne, ou les étres humains sont sur un
pied d'égalité, abstraction faite de toute différenciation confessionne lle ou éthique. N'empéche
gu'il y a dans le Soufisme, deux catégories d'initiés, a partir de la nature éducationnelle et
comportementielle ; une tendance ou école, se prévalant des faveurs gracieuses d'Allah,
animée par le sentiment du " Chokr ™ (gratitude) et un deuxieme, celle du " riadat-en-Nafs "
ou une mortification de I'ame et ascese de la chair ; la premiéere est appelée la voie chadhilite,
lautre la voie de Ghazali, s'isolant dans des actuations formelles, méconnaissant le processus
des états et stades mystiques, des sciences infuses, des luminités et des éclipses, plus ou moins
nuancés par I'humanisme de l'initié.

Ces derniers s'attachent, scrupuleusement, a une observance rituelle stricte, éprouvant une
crainte atroce des écarts de conscience, égoisme ou vaine gloire. Les premiers voient, dans
tout acte, une émanation d'Allah qui les actue ; ils se sentent " agis " et dégagés de toute
psychose, tout en partageant, avec les autres, la ferveur dans l'adoration, l'abstinence
scrupuleuse, la pieuse continence et la pudeur intime, ne tenant guére compte nide vision
intuitive, ni de miracles ou prodiges extranormaux. Ils s'isolent, introspectivement, dans la
méditation, la contemplation de Dieu, sans s'en départir. lls s'installent, esotériqguement, dans
leur sentiment de déférence vassale a Allah, vis-a-vis des autres, accaparés par leurs actes
d'adoration, formellement cultuels. Ceux-ci ne dégustent, nullement, la saveur de I'impact de
la Suzeraineté divine sur leur cceur. Les autres sont, en conséquence, d'un degré supérieur et
les disciples qu'ils initient, évoluent avec aisance et méme élégance, dans les cycles d'une
virilité toute humaine. Ils excellent dans la science des mesures et dans I'équilibre de la
pondération, s'astreignant rigoureusement, aux exigences de la confraternité. On les appelle,
parfois, des " Malamiti " tels Salmén el Farissi, compagnon du Prophéte ou Mhammed Ben
Abi Nasr, disciple du Cheikh Tijani.

C'est l'apanage des vrais soufis, qui symbolisent le comportement des compagnons du
Prophete, ne se prévalant d'aucun privilége ou prérogative exclusive. Véritables modeles d'un
humanisme agissant , chacun s'absorbe dans son activité d'exigence humaine : les artisans
dans leurs métiers, les manceuvres dans leur besogne, les érudits dans leurs sermons et
enseignements, alors que certains, parmi eux, maitrisent le Cosmos, de par les affinités "
étatiques " dont ils s'impregnent, sans exclusivité prétentieuse. Le fameux soufi marocain
Abou Salim El'lyachirapporte dans sa " Rihla ", la classification établie par son maitre 'Ali el
‘Ajimy el Hanafy, en quarante ordres confrériques, dont la plupart sont d'origine orientale ;
trois seulement, étant marocaines (la Chadhiliya, la Zarrougiya et la Jazouliya). La premiére
Confrérie dite Mohammadienne (attribuée a Sidna Mohammed) a, pour assise, une
structuration canonique pure, basée sur la Sounna , avec , outre la hailala, une litanie
essentielle, la " ¢alat (invocation d'Allah et bénédiction du Prophéte). Le cceur de ses adeptes
est rempli d'amour pour le Messager d'Allah dont l'exaltation marque sa transconscience
illuminée par son image virtuelle , qui, a force de concentration, s'idéalise, pour finir par se
réaliser.

Le Messager d'Allah est le Maitre direct de I'initié. Abou Salim, qui esquisse une épitre
émouvante sur ce theme, mettant en exergue les signes distinctifs de chaque itinéraire, cite les
grands maitres soufis, qui optérent pour cette voie mohammadienne, celle des Sahaba ou
Compagnons du Prophete. Le Qotb es-Semman, un des maitres du Cheikh Tijani, élabora une
ceuvre palpitante sur la Tariga Mohammedia, archétype sublime dans la voie de la
transcendance. La Tijania en est un exemple vivant, sans liaison avec le Chadhilisme quelle



respecte pourtant et vénere . (3)

(1) Le Tabi'y est un contemporain des compagnons du Prophéte
(2) El Jami', Benel Mechry, T.2 p.p.23 (Manuscrit)

(3) Voir la description des autres ordres confrériques dans mon ouvrage " le Soufisme afro-
maghrébin aux X1 X et XX siecles ", Ed. Cap Tours S.A., 1996 ( p.p.92)

ETHIQUE SOCIALE DE L'ADEPTE

Dans un premier stade, ladepte tijani doit s'ingénier a éviter toute ankylose superficielle,
provoguée par lattrait des " Choses de ce Monde ", s'écarter de toute psychose de dénégation
gratuite et de dénigrement systématique, mobiles de tension et de malentendu, entre les
hommes. " Un vrai croyant ne doit dire que du bien ou se taire " (recommande le Prophéte) ;
n'empéche que le préche d'un prédicateur autorisé n'entre pas dans cette ligne de conduite.

Le nihilisme ne doit guére, étre, laboutissement d'une attitude par trop négative. L'initié doit
se contrbler, peser ses options, dominer ses élans prématurés. Tout préjugé hatif serait —
comme dirait Ibn'Arabi — une privation.

Il doit étre animé et md par un behaviorisme éminemment social qui rebute les caractéres
ignobles, blamés ou décommandés par la Charia, tels la gloriole ou la vaine gloire, I'estime de
soi, le complexe de supériorité, lamour des éloges et la fierté prétentieuse. Les vertus devant
sublimer sa morale concréte comporte, notamment : la pureté de l'intention, la gratitude,
lendurance, l'ascese, la crainte pieuse d'Allah et le sentiment d'autosuffisance. Cette
infrastructure est l'assise d'une pratique cultuelle adéquate, sans religiosité aberrante. Ainsi,
l'initié, s'illumine le cceur, par insufflation divine des clartés de la foi, en s'alignant strictement
sur l'ethique sociale, telle qu'elle est esquissée dans le contexte conceptuel de la Sounna
Mohammadienne. La socialité du comportement de l'initié est, alors, le fruit d'une
accommodation du croyant et de son adaptabilité agissante a I'Ethique universelle : code
sublime des Messagers d'Allah. Le soufisme est donc fonction d'un conformisme
inconditionnel aux sources authentiques de l'lslam.

Tout étre humain demeure, Vvis-a-vis de son semblable, un objet d'amour de I'Etre. La gnose
des vraies réalités cosmiques, est la vision directe du Réel dans le contingent, de I'Absolu
dans le relatif, du Créateur dans Sa créature. " La potentialité de cette approche réside —
d'apres Ibn'Abbad — dans le détachement de I'égoisme *. La gnose consiste, alors, - pense Al-
Joneid — dans " une connaissance parfaite d'Allah dans Sa grandeur et de son propre étre dans
sa faiblesse et son impuissance ". Autrement dit, le soufi doit prendre comme modéles la
Miséricorde, la Cléemence et la Grace de Dieu, pour asseoir et stimuler sa propre compassion
aux miseres des autres. " Damné — dit Abou el Hassan Chadhili — celui qui ne s'y remet pas
entierement . Mais, sur ce plan, comme sur tant d'autres, il ne sied guere d'étre trop exigeant ;
Al-Joneid et Sahrawardi, proclamaient, depuis des siécles, que dans ce processus, tout est
relatif.

Une rigueur n'est plus de mise dans les temps que nous vivons, absorbés que nous sommes
par les vicissitudes de I'heure. Le Cheikh Tijani, recommande (Ifada) a tout initié de "
s'aligner sur son temps, dans tout comportement " ; son khalife, le grand ‘Alem ™ Al-
Kansoussi " signale bien, il y a prés de deux siécles , que ladepte qui cherche a s'idéaliser
outre-mesure, risque de s'ankyloser dans I'isolement et le dénuement. C'est la " politesse
comportementielle ", dans ses fluctuations relativement agissantes, qui synthétise le processus



transcendant de la Morale sociale. Seul un gnostique relativement et introspectivement policé,

.....

Le grand 'Arif, Abderrahmane Ben Mohammed el Fassi rappela au mourid, tenu a l'écart de
ses freres, se contentant d'égrener son chapelet et de lire " sa planchette " coranique : " ce
n'est point la, la voie sublime des initiés, qui doivent, au contraire, se contacter effectivement,
dans un brassage ferme et constant, car deux étres qui se touchent se fécondent spirituellement

" Le croyant qui fréquente les hommes — dit le Prophéte — en s'armant de patience vis-a-vis de
leurs méfaits, aura plus de mérite que celui qui les fuit, par répugnance " (Mouslim et Ibn
Hanbal qui rapportérent ce hadith, ajoutent unautre , précisant que " tout croyant est tel, vis-
a-vis de ses freres, un miroir ou se reflétent leurs défauts ".

Iy a des préceptes en Islam, a base sociale, dont le fond idéal n'est pas toujours, bien saisi.
La transgression des principes prohibitifs en fausse le processus idéal. L'intérét, entre autres,
est le surplus ajouté au capital prété, prohibé par tous les Livres RéVEIés. 11 est faussement
soutenu, dans notre ere mondialisante, comme facteur péremptoire, de toute promotion socio-
économique. De grandes Puissances, comme I'Allemagne et les U.S.A., ont fondé, pourtant,
l'essor grandissant de leur économie sur les banques d'affaires, ou les éléments " pertes et
profits ", constituent le promoteur compétitif essentiel. Le rebut de l'intérét est ainsi, motivé
chez tout citoyen, par des raisons d'éthique sociale (1).

Le but essentiel est d'asseoir tout rapport socio-économique, entre les hommes, sur la
nécessité d'une coopération saine, dépourvue de tout égoisme et exploitation et ou laltruisme
doit dominer.

L'intérét tend a créer une classe sociale nantie et inactive dont le capital grossit aux dépens
des moins favorisés ; l'effort déployé par tout un chacun est une marque de rectitude apte a
promouvoir l'esprit d'entreprise, avec le double souci, de se rehausser, grace a un dynamisme
réellement créateur et d'une éthique psycho-somatique.

Toute une gamme de préceptes sounnites constitue le code et le mobile orientateur de I'initié ;
en voiciquelques spécimens : " Une veillée de surveillance d'un garde-c6te prime sa priere —
dit le Prophete — durant un millier d'années, au milieu de sa famille "' (Boukhari et Mouslim) .

" Le chemin de Dieu— comme le définit unautre hadith, rapporté par Nassaiy et Tabarany -
est la lutte engagée sciemment contre la subversion et la déstabilisation sociale, pour le
rétablissement de la paix et la promotion économique de tous les peuples, abstraction faite de
conjonctures et conjectures d'ordre confessionnel ou ethnique. "

Le musulman, dans son recueillement méme, doit demeurer lui-méme, un étre humain, a
l'instar des autres.

On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophete, sur ce que son mari faisait, en rentrant au
foyer : " Il se comportait — affirma-t-elle - comme tous les humains " (Boukhari).

" Allah a pardonné a une femme de meeurs 1égeres, pour s'étre empressée a apaiser la soif d'un
chien haletant et essoufflé, qui risquait de mourir "' (Boukhari).

Dans un contexte réellement islamique, régi par un soufisme sounnite, tous les concitoyens
ont leur compte.



" Tenez bien compte — affirme le Messager d'Allah — de l'état de la jeune fille, qui est dans la
fleur de son age et qui aime se divertir " (Boukhari).

C'est que " toutes les créatures sont les protégees d'Allah, qui aime tous ceux qui rendent
service a Ses serviteurs. "

Ainsi, les impératifs d'ordre communautaire, doivent créer, entre citoyens, une cosolidarité
sociale primant toute pratique dévotionnelle. La foi ne se cantonne guére dans lacte cultuel.
Elle touche, en premier lieu, les élans du cceur et le comportement des Ames. Tout mérite est
fonction de I'efficience sociale de I'acte accompli par le fidele ; parfois, des obligations,
comme la priére, passent au second plan, par rapport a des pratiques d'ordre social : tels le
désir de servir, d'aider et de protéger les faibles, le souci de tact et de délicatesse, une
prévenance de cceur raffinée (2).

" Le blasphéme d'une innocente, - souligne le Prophéte — est de nature a annihiler, a jamais,
limpact et l'efficacité de tout acte dévotionnel ™ (Mouslim).

" Extirper & un ouvrier, une partie de son salaire, est considéré, comme un mobile irrévocable
de chute et de damnation " ( Hadith de Hajjat el Wadaa (dernier pelerinage d'adieu effectué
par le Prophéte).

" Le pratiquant zélé qui peche par médisance a 'encontre d'autrui, s'expose a la méme
malédiction ".

La parole courtoise ou le secours porté a un homme en détresse s'identifient a des actes de
générosité.

Eneffet, " I'lslam — précise le Prophéte dans un hadith rapporté par le compagnon'Amr Ibn
Absa — est la parole douce et la générosité efficiente ; I'lslam le meilleur, c'est la religion d'un
homme qui ne nuit & aucun par ses propos ou ses actes ; et I'lmén (la foi), c'est une bonne
morale ". Ces deux étapes fondamentales du musulman, sont étayées par une troisieme :
I'lhsén.

Cet ensemble, qui se couronne par un acces a la grande illumination du cceur dépuré, stimule,
a lui seul, toute action, en vue d'assurer le bien, c'est-a-dire tout ce qui est bon, avantageux et
profitable a I'homme, sans se soucier d'un fatalisme dégéneéré, incitant a penser qu'il est vain
de chercher a modifier le cours des événements fixés par le Destin ; ce Destin méme est "
exorable " par I'Action agissante et I'intention initiatrice.

" Qui a meilleure religion — dit le Coran — que celui qui ne vise en exclusivité que Dieu, tout
en étant un homme de bien et qui a suivi la religion d'Abraham, dans toute la pureté de son
monothéisme ? " (Sourate 4, verset 125)

Ce Chemin de Dieu, commun a toutes les Religions Révélées, est le seul moyen de
transcendance et d'approche sublime, vers Allah.

L'lslama condamné la vie monacale parce qu'elle proscrit le mariage, ce qui est contraire a la
nature humaine. Certains disent que les " Abdal ", soufis d'un certain rang initiatique, ne se
marient guere, tel le grand Cheikh de Tanta, Ahmed Badaoui originaire de Fes ; mais 13, il ne
s'agit nullement de monachisme, marque par un retirement du monde, au service de Dieu,
dans la solitude. Ona trop critiqué le Saint Tantaoui fuyant le mariage, considéré pourtant,
comme un bouclier de chasteté. Mais, son geste ne fut guére dicté par le désir de fuir le
monde. Maints biographes ou hagiographes, comme le fameux Abdelhalim Mahmoud,
éminent recteur de I'Université Al Azhar, du Caire, a bien décelé le véritable mobile de cet



acte, apparemment contraire a la socialité de I'lslam ; Badaoui fut, certes, un combattant
chevronné (contre les Croisés en Palestine, au VIl éme siécle de I'hégire). Il a évité toute
nuptialité ou il risquait de délaisser son épouse, accomplissant un devoir sacré au dépens d'un
autre , non moins sacré.

" Si— ordonne encore le Prophéte — vous sentez le sommeil, durant votre priere, dormez, puis
reprenez votre acte cultuel, quand vous vous serez reposés " (Sonan).

" Pas de priere en présence du repas, ni au moment ot on ressent la nécessité de faire ses
besoins naturels (uriner ou déféquer) " (Mouslim et Abou Daoud)

Le Prophéte ne manquait guére d'élégance, de chaste élégance, " il consultait le miroir, avant
de se présenter a ses compagnons, digne et en bon état " - souligne son épouse Aicha -

Le Messager d'Allah ne se vengeait jamais (d'une offense ou humiliation), sauf en cas
d'atteinte a la dignité de Dieu. (Boukhariet Mouslim)

" N'est guere moumin (croyant), celuidont le voisin (méme mécréant) craint de sa part un
quelconque méfait " (Boukhari). " Le moumin ne doit nuire en riena son voisin " —dit un
autre hadith — (Boukhari)

" Dieu aime le croyant qui exerce un métier " (Tirmidhy)

" Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du bois et le vendre, pour s'assurer un gagne-pain,
que mendier " (Sonan sauf Abou Daoud).

Si les signes du Jugement Dernier venaient & se manifester — dit le Prophéte d'apres Boukhari
-, au moment méme ou vous vous apprétez a mettre un plant enterre, n'hésitez pas a le planter

" L'homme est né libre : comment — dit le Khalife du Prophéete Omar Ibn el Khattab — osez-
vous le subjuguer ? "

" Le travail préféreé est celui quiperdure, méme minime " (Boukhari)

" N'accomplis que ce que tu peux supporter " (Boukhari)

" Sois Véridique et optimiste " (Boukhari)

" Donne au salarié son dd, avant le dessechement de sa sueur " (Sonan )

" Le meilleur des Jihad (guerres saintes) est une justice proclamée en présence d'un tyran
oppresseur " (Tabarany et Abou Daoud).

" Le meilleur moyen de gagner sa vie est le travail manuel ou le commerce pratiqué avec
intégrité " (Boukhari) ; " le commercant intégre rejoint les Prophétes et les Elus de Dieu "
(Tabarany)

" Nul n'est sanctifié par le lieu de sa demeure ; ce sont les bonnes actions qui sanctifient
I'homme (Imam Malek, dans son Mouatta).

" Le péché, est le fait qui crée le remords, dans votre cceur et que vous aimeriez cacher aux
gens... " (Mouattd).

" Rebute ce qui t'incite au doute " (Tabarany)



" Allah aime la douceur en toute chose " (Boukhari, Mouslim et Sonan).

" Un croyant, physiquement fort est plus valable et est mieux aimé de Dieu qu'un moumin de
faible constitution " (Mouslim).

" L'Islam est aisé : il exclut toute étroitesse d'esprit et tout rigorisme "

" O musulmans, évitez d'étre, comme vos prédéecesseurs, les victimes d'un fanatisme exageré
et d'un bigotisme excessif " (Tabarany).

" Evitez les conjectures, ce sont des péchés ; une conjecture sans assurance, n'amene guere a
une connaissance s(re ".

" Ne vous espionnez pas les uns les autres. ™.
" Ne médites guére les uns des autres " (Sourate 49, verset 12)

" Pas de contrainte enreligion. La voie de la raison est, désormais, différenciée de I'errance "
(Sourate 2, Verset 250)

Tout est licite en Islam, car tout acte ou geste est considé ré comme innocemment neutre , tant
gu'il n'y a pas un texte législatif prohibitif ou restrictif. Toute prohibition est marquée par le
souci du législateur de diminuer, au sein de la communauté, toute cause de tension ou de
malentendu, provoguée par un complexe d'injustice et un sentiment de spoliation. Bien plus,
toute ceuvre initialement l€gale et licite, devrait étre exclue, sielle risquait de dégénérer en
mobile de tiraillement ou de discorde.

" Le mensonge qui reconcilie deux étres séparés est —souligne le Prophete- unacte méritoire
". Une bonne intention est de nature a Iégitimer un acte originellement illégal. La viabilité de
I'lslam, son universalisme transcendant, procédent, notamment, de sa souplesse et de sa
simplicité, toute humaines (3).

L'lIslamest ainsi, une religion de socialité et d'action. Ses actes cultuels, son comportement,
sont marques par un dynamisme créateur. L'exercice d'un acte social est le propre d'un initié
idéal, élevé et éduqué, dans la voie sounnite.

" Dis — proclame le Coran - :agissez et Dieu verra votre action " (Sourate 9, Verset 105)
L'lIslam est une religion énergétique ol tout élément statique est éliminé.

Le Cheikh Tijani n'a cessé, a I'instar des grands maitres de la gnose, de préner, pour inculquer
a ses adeptes les concepts et préceptes de L'lIslam , religion d'action.

Le code Tijaniest le sounnisme ou le cultuel n'élimine guére un travail effectif et assidu, pour
le bien de la société ; tout citoyen initi€¢ ou autre doit participer a I'ceuvre collective de la
communauté. Deux principes essentiels imprégnent donc, de leur impact indélébile, I'éthique
sounnite Tijani, exprimés dans deux adages de " I'fada " (4); le Cheikh y recommande, a tout
unchacun, d'avoir un métier et de ne pas se contenter d'une vie initiatique marquée par un
recueillement statique dans les arcanes de la Zaouiya. Dans cette contribution agissante,
I'initié doit se comporter, selon les normes de son temps, sans dévier, certes, de la Sounna,
évitant tout bigotisme nihiliste ou religiosité excessive.

(1) Se réferer a mon ouvrage, " le Rationnel du Sacré ", éd. a Casablanca, 1998 ( Chap. Justice
sociale)



(2) Se référer a notre ouvrage " Clartés sur I'lslamou I'lslam dans ses Sources " ( 5eme édition
, au Maroc et Arabie Saoudite)

(3) Extrait de monouvrage " Le Rationnel du Sacré ", chap. " Socialité du Sacré "

(4) Voir le chapitre ( I'ceuvre du Cheikh)

LES ZAOUIYAS TIJANIAS

La Zaouiya de Fés ou se reflétait la luminescence de l'érudition profonde et originale du
Cheikh, devint le centre de ralliement des adeptes et autres.

Cette Zaouiya-mere, construite initialement, dans la plus sobre architecture islamique, finit
par s'auréoler, par I'approche de la Qaraouyéne et des Médersas Mérinides. Une allure
nouvelle, Iimprégna plus tard avec sa marqueterie, sa mosaigue, son marbre ; elle devient un
motif généralisé de décor et d'ornement. Les Zaouiyas jouaient, alors, le double role de
maisons de priére et surtout de maisons de science. Le mouvement intellectuel de la Zaouiya
de Dila (en Atlas) et de la Zaouiya Naciria (dans le Drad), avec leurs Bibliothéques, enrichies
par des manuscrits parfois originaux, atteste le r6le culturel joint a I'€lan cultuel. La Zaouiya
de Fes s'y apparenta , alors, avec son minaret, son patio, ses larges bassins, ses chambres
d'hotes, ses jolis portails de pierre sculptée, ses arcatures et ses arabesques, en écriture coufie,
représentant des extraits de poémes, composés en hommage de la Zaouiya et de son
promoteur.

Le programme intellectuel , dans ces Zaouiyas, comporte, essentiellement, la propagation de
la doctrine sounnite dont les Alaouites, et avant eux, les Mérinides, s'érigerent en defenseurs.

Cet élan n'est guére entameé par le soucide la statique de I'equilibre des forces dans l'allure
architecturale, de la solidarité de la charpente, du sens ornemental et du foisonnement
décoratif.

Les encorbellements, les stalactites et les coloris, sont autant de polychromes temporels dont
I'harmonie artistique, donne a ce centre de recueillement plus d'attrait et d'originalité.

Les chefs des Zaouiyas furent toujours , par leur vaste érudition et leur prééminence
spirituelle, les leaders du mouvement culturo-cultuel. Depuis, notamment, le XVIII éme
siecle, I'émergence des Cheikhs Mohammed Bennacer promoteur de la Zaouiya de Dréa,en
plein Sahara,de Mohammed el Mejjati du Dila en Atlas, et Abdelkader el Fassi Fihri, a la
capitale idrisside, fut le signe manifeste d'un sounnisme soufi vivace et agissant. Les Zaouiyas
devinrent, alors, les ennemis déclarés du colonialisme naissant en Afrique et ailleurs. Le
Cheikh Sidi Ahmed Tijani, né au milieu du siecle suivant, mit en branle une lutte acerbe,
contre les envahisseurs européens qui se sont déja installés, dans les coins et recoins les plus
reculés des deux continents afro-asiatiques. Un double élan, a la fois logistique et éducatif,
immobilisa les fervents combattants de la foi. Le Sultan Sidi Omar Fouty, était unexemple
vivant en Afrique occidentale, les Mogaddams Tijanis, en Extréme-Orient, étayés par des
centaines de milliers d'adeptes , purent affronter I'occupation hollandaise, dans son tremplin
indonésien. Cette lutte est soutenue, aujourd'hui, aprés I'indépendance politique des Africains
et des Asiatiques, par des millions de Tijanis, dont le nombre atteint, actuellement en
Indonésie seule deux millions. L'Association des Ulémas d'Indonésie depécha, au début des
années quatre vingt dix, pour une conférence a Rabat, un de ses membres Haj Badry Basouky
quidéclara que la Tariga Tijania, est considérée comme l'un des facteurs les plus dynamiques,
dans la " da'wa " islamique , grace a ses adeptes dont le nombre se monte a deux millions,
affirmant en méme temps, que leur nombre au Sénégal est de 80 % de la population. Les



Zaouiyas devinrent, alors, comme elles l'étaient, d'antan, des "ribat " de guerre sainte et
d'expansionnisme de culture islamique. Chaque Zaouiya, mosquée accomplie, est épaulée par
une institution éducationnelle et une riche bibliotheque. La Zaouiya-mére de Feés, d'ou
émanaient les hautes instructions des khalifes du Grand Cheikh Sidi Ahmed, pour conforter ce
double but, est, elle-méme, dotée d'une riche bibliothéque, ou venaient se documenter les
grands érudits Tijanis de la Qaraouyéne. Une bonne partie de ces Zaouiyas alimentent,
continuellement, par des subventions et des offres bénévoles, des milliers de ces centres
éducatifs, dont le nombre se chiffre, aujourd'hui, par millions, rien qu'en Afrique du Nord.

D'aprés des recensements effectués, en 1930, il s'est avéré que ce nombre , établi par les
Francais eux-mémes, se montait a deux millions et demi, en Algeérie (compris le Sahara
Oriental occupé par la France), deux millions au Maroc et six cent mille en Tunisie (1).

Jai constaté, personnellement, lors d'un voyage d'étude en France, en 1945, que le nombre de
Zaouiyas Tijanies, a Paris, s'élevaient a quatorze, avec un seul mogaddam marocain, Larbi
Chtouki. Cette expansion se répercute dans toute I'Europe et aux U.S.A.. Dés les années
quarante, un de mes parents, de passage a New York, fut surpris, d'entendre, dans une ruelle
américaine, des voix récitant la Wadhifa, en cheeur.

Les Zaouiyas de I' Anti- Atlas étaient dénommées, des le VIleéme et VIlleme siecles de I'ere
hégirienne, " Zaouiyas de science ", telle la Zaouiya Bekrya de Beni No'man, citée par lbn
Khaldoun, ou affluaient les étudiants sahraouis.

J'ai décrit nommément, des centaines de Zaouiyas, dans mon ouvrage en arabe (la pensée
soufie maghrébine, entre I'Andalousie et le Machreq), éparpillées de par les montagnes et les
plaines marocaines ; mais, toute cette mosaigue faite de mosquées, de msid et d'hotelleries
gratuites, est incrustée, par ci par 1a, de Qoubbas, autour desquelles, s'édifiaient des douars,
parfois méme des cités (comme Zarho{n et Safi), d'une harmonieuse spécificité marocaine.

(1) Bousquet, G.H. : Introduction a 'étude générale de I'lslam, 4éme éd., Alger, 1954. Ce
nombre semble excessif ; il comporte sans doute, les Qoubba ou nécropoles de Saints, qui ne
constituent pas des Zaouiyas.

QUAND LE SURREALISME OUTRE-MESURE CONFINE A L'IRREALISME (1)

Les caractéres dissemblables, chez les soufis, sont de nature a donner une impression
d'opposition, sinon de différend qui les sépare. De profondes méprises sont souvent suscitées
par des empreintes distinctives, sans assise différentielle réelle. Des prises de position hatives,
a lencontre des uns et des autres, sont le propre de novices ou de profanes, dont les inductions
sont gratuites et graves de conséquences. On est enclin a juger, selon les apparences, ou,
conformément a un code strict, imposant au saint une ligne de conduite déterminée. Cette
appréciation aberrante est motivée par une conviction que la sainteté est régie par une
législation spirituelle rigoureuse unique. C'est - note l'auteur de " Dahab el Ibriz - faire
abstraction de la Grace Divine et imposer a Allah des mobiles optionnels péremptoires.
L'Omnipotence absolue est libre de toute contrainte. Seule une fonction physique, d'ordre
relatif, est définie par un " axiome de choix " trés rigide. La gracieuse élection d'Allah, ayant
elle-méme force de loi, est inconditionnelle. Mais, la méconnaissance des limites infinies de
Sa pure bonté incite certains rigoristes a dénier toute sainteté, aux initiés non auréolés par une
image de marque spécifique. Le surréalisme confine a l'irréalisme.

L'infinité de Dieu, I'élan magnanime de Sa générosité, ne sauraient souffrir une restriction.
Ses dons gracieux, Ses faveurs, Son effusion sacro-sainte, ne sauraient étre astreints a une
quelconque motivation. Cela n'empéche guére que, sur le plan humain, les actes cultuels aient



une assise rationnelle. Les états mystiques, fonctions de Ses touches divines, sont assujettis a
une régulation humainement discursive, ou la prime est évaluée, a la mesure de l'acte; d'ou,
cette différenciation fonciere entre les rites des Soufis, émanant de sources diverses, toutes
ddment canonisees. Ces points d'émergence sont, en méme temps, des points de ralliement,
d'oujaillit l'inspiration; chaque soufi, ou groupe de soufis, rejoint de par son comportement,
un Prophete ou un Messager de Dieu.

Ses caracteres, ses options, ses goUts sont a I'image du Prophéte, point de mire de l'initié. Des
hadiths, cités par es-Souyouti, dans son fameux ouvrage sur le pole (kotb), les piliers (Awtad)
et (Abdal), mettent en exergue cette affinité subtile ou le principe de causalité demeure
l'assise phénoménale de toutes les actuations. C'est le degré summum ou le fand (extinction)
confine au baga (subsistance), l'unicité a la multiplicité, le relatif a I'absolu, tels les grands
élus apostoliques humainement responsables, dont la conformation psychosomatique répond
aux exigences terre-a-terre de la normale humaine. La, les extrémes se touchent et la lumiére
mohammadienne, flash divin, se voile d'une luminescence empreinte d'une évidente humanité;
une lumiére intense finit par toucher l'autre bout de la réalité: I'obscurité. Chez le Kotb, cette
illumination voilée cache une forte perception intérieure, un goQt profond et lappréhension,
toujours croissante, d'une Présence. C'est ce baga, contre-partie du fand, que le Soufisme
appelle lumiere du fand, transposeé dans le Bouddhisme, sous forme de Nirvana (2). Le
fameux Khadir (khidr), esquissant une fresque sur cette concentricité des cycles soufis -
d'apres Ahmed Tastawti, dans sa Nozhah - dépeint les caractéres et les états de ces €lus,
abreuvés chacun, conformément au décret Divin du jour du Covenant (mythaq). Seuls les
soufis, intégrés dans ces cycles concentriques, lui sont connus. Le Cheikh Tijani qui corrobore
- d'aprés Le Jamiy - cet avis judicieux, cite , parmi les groupes mystiques, des catégories dites
Danaines et Dhakhairs, dont chacune comporte quatre mille élus, conscients, tous, de
l'existence cosmique, mais, engloutis dans les Océans de la Divinité ; Chacun de ces élus, qui
sombre dans le fand, est le receptacle des faveurs exclusives, selon des lots, sublimement
décrétés, qui lui donne I'impression, dans ses intervalles lucides, d'étre le seul favori; d'ou, les
dénégations mutuelles, entre initiés qu'on ne saurait taxer d'égoisme. C'est ce qu'entend Ibn
Atad, quand il dit dans ses Sages Adages! : " Les actes varient selon les inspirations (3) (état
mystique dont ils émanent) ". Chaque insufflation divine peut susciter un état, soit d'aise et
d'espoir, soit de crainte.

Néanmoins, un grand initié peut - comme le signale Khadir - se voir diminué, au point de se
sentir passible d'un chatiment mortel, au-devant d'une impression de faveur divine exclusive,
touchant un collegue. Ali Ibn Abi Talib, beau-fils bien-aimé, du Prophéte , dépositaire des
secrets de la grande gnose de notre Apdtre vénéré, se prévalait de connaissances, dont il ne
rencontra guére un digne porteur.

Que de fois, le Cheikh Tijani répétait les propos alides, dans ses commandements et ses
épitres. 1l souligne que tout Saint recoit, au sein de la Divine Présence, en audience propre,
des biens et dons, dont Seul Allah apprécie 'ampleur. Bien mieux, deux gnostiq ues peuvent
se partager un méme état de présence ou plan de |'étre, mais a degrés différents, selon les lots
d'attribution seigneuriale. Dans ces états extatiques, de grace, de révélation intérieure ou de
touches transcendantes, un gnostique peut, diment, se vanter de ces exclusivités, car, il ne fait
que répéter les sublimes qualifications qui lui ont été inculquées, et, quien définissent
I'envergure. Ce sont la - fait encore remarquer Sidi Ahmed Tijani - de simples priviléges qui
n'impliquent aucune prééminence. Quelques 'Arifs peuvent réaliser plus d'exploits cognitifs
mohammadiens qu'un Kotb, alors qu'ils seront radicalement écrasés, sous les irradiations
théophaniques réservées a ce pdle. C'est le cas de Khadir avec Moise. Seul le Messager
d'Allah, élu des €élus, Sidna Mohammed, détient un grade parfait, sans pair. Toutefois, ces
marques exceptionnelles de privilége ne font que confirmer les régles structurelles de
classification des voies catégoriques distinctes: celle des attirés dont I'élection n'est,



nullement, motivée et celle ou I'initié est, dans un état sublime, dégagé de toute velléité
volitive.

Le premier, providentiellement actué, brdle les étapes qui libérent les acces a la présence; cela
ne veut pas dire que lattiré n'a aucune voie a suivre, mais bien au contraire, que cette voie a
été ployée pour lui, donc écourtée par la Providence et la Grace prééternelle. Le ploiement
d'un chemin n'en est guere une absence, car l'initié absent par son soi, c'est a dire son ego, est
présent par Son Seigneur . Notre Maitre, le PGle des Poles, a tiré cette double notion de
I'élection du verset coranique : " Allah élit qui Luiplait et oriente vers Luiqui Il veut ™. Il I
illustre par la vivante anecdote de Moise, auquel Dieu ordonna de jelner, pour accéder a Sa
présence, trente jours consécutifs, sans exempter les nuits. Ayant exécute, strictement, ce
commandement, Mofse se vit réordonner un prolongement de dix jours, pour le bénin péché
d'avoir osé désodoriser les recoins de sa bouche. La nuit de I'Ascension, Ange en annonca
lavenement a Sidna Mohammed, qui devait I'accompagner, impromptu, sans préparatifs
particuliers.

Les deux notions sont, ainsi, exemplifiées, quoique les prophétes - insiste Sidi Ahmed - soient
tous, objet d'une sublime élection. Le fait est signalé dans le Coran; il faut se garder d'en
fausser I'interprétation.

Toutes ces données sembleraient excentriques, dans les conjonctures contemporaines. Une
bonne part des hommes de science canonique, et quelques uns, parmi les amateurs du
Soufisme, n'en sont, nullement, convaincus; la voie ouwais (qui se réfere au fameux Ouwais
el-Qarani), s'inspire de la pure essence apostolique mohammadienne et d'autres, ainsi que
celle des Sahaba et éminents chioukhs.

Suivent, les autres confréries, dans la succession suivante: Al-Kalandaria visant la purification
de l'ame, s'astreignant au minimum, dans leur subsistance, et, rejetant toute forme d'épargne
ou de thésaurisation. Ils jouissent des délices licites, sans s'enliser, dans un surcroft de
recueillement.

As-Siddikia (attribuée a Abou Bekr es-Seddik), est celle du Cheikh Abou bekr ben Houwwari.
Al-Koubrawyah (du Cheikh Al-Koubari) et sa filiale Al-Hamadanyah dont le promoteur Ali
put rassembler, durant ses pérégrinations de par le monde, les liturgies de mille quatre cent
maitres soufis. llen fit un™ wird " matinal, récité a voie basse, et trés recherché.

Deux autres filiales de la premiere : er-Rouknyah ( de Roukn ed-Din es-Semnani ) et en-
Nouryah (de Nour-ed-Din el- Asfarayini ).

Quant a Al-Khalwatyah, elle se caractérise par une litanie de base, " Ism elJalala (nomde Sa
Majesté divine). Le Cheikh Tijani adopta cette voie, dans ses débuts, et fut, pour lui, d'une
grande efficience, dés ses premiers contacts avec son éminent maitre égyptien Mahmodd el-
Kordi. Sa chaine de transmission, citée par ( el Jawahir), est le célébre " Sanad " remontant
au Prophéte, suivant une succession de maitres, parvenant jusqua Al-Joneid, par
lintermédiaire de Daoud et-Ta'yi, Habib el'Ajimi, Hassan el-Basri et le beau-fils du Prophete,
Ali Ibn Abi Talib.

Deux autres confréries : Al-Mawlaouyah (de Jalal ed-Din et-Toussi) et Aljahrya (4) d'Ahmed
es-Souyouri), se réclament de Khadir. Al-Bourhanyah (attribué au Cheikh Bourhén) se
caractérise, ensus des oraisons effectuées a haute voix, par le costume vert, endossé par ses
adeptes, a I'encontre de I Ahmadyah, connu par le pourpre de ses habits d'apparat. Chez Al-
machrayah (5), les oratorios chantés ou concert spirituel, sont de rigueur; ses adeptes en
haillons, s'adonnent a une mendicité ostentatoire.



Les Kadirites (de Si Abdekader el-Jilani) et les Hatimites (Ibn'Arabiel Hatimi) sont
d'obédience spiritualiste notoire, ainsi que les Madianites (Abou Médian el-Ghawth, Soufi
Algérien de Tlemcen).

Les autres confréries, non moins réputées, mais appréciees, a juste titre, sont : les Rifaiyah
(filiale kadirite); Kocheiriyah, Kharraziyah (d'Abou Said el Kharraz), el-Khochaniya ( du
Kotb ed-Din el Khochani), el Madariyah ( du Chah Madary), Ech-Chettariyah (Abdellah ech-
Chettar), en-Nekchabendiyah (Bahaa ed-Din Nekchabend), EI-Hallajiyah, El-Joneidiyah, Es-
Sahliyah (Salah Ibn Abdellah).

Ils'avere donc, a la suite de cet expose substantiel, que la sainteté ne s'integre, guére, dans le
cadre d'une rationalité discursive, ni d'un intellectualisme contemplatif ou imaginatif.

La transconscience intime et la profonde nature cognitive, qui marquent ce sublime état
électif, sont l'apanage d'un groupe de privilégiés, touchés par la faveur de la Providence, sans
motivation ni prédisposition. La conscience de cette Grace Divine n'est pas a la portée de tout
le monde, d'ou la confusion ressentie, aussi bien par les adeptes du Soufisme, que par certains
adversaires, par trop littéralistes. " Allah seul connait Ses élus ", d'aprés un hadith Qodsi
(sacré). Des signes distinctifs ambigus et, apparemment contradictoires, déroutent les esprits
les plus critiques.

Si la conscience humaine est incapable de capter les caractéeres essentiels d'une ame élue, par
contre la connaissance de Dieu demeure concevable, a travers la manifestation des signes de

.....

Abou Bekr es-Seddik, répété par Pascal - la véritable conception de Dieu.

(1) Se référer au chapitre VI de la Boghia.

(2) Nirvana = Nour el Fana ( lumiére de I'extinction)

(3) Les inspirations des états s'identifient aux connaissances insufflées au coeur de [l'initié.
(4) qui vientdu mot " jahr " (dhikr a haute voie)

(5) du nom Ahmed Ben Al-Machrah, le Yamanite

(6) al- 'Ajz 'Ani Al-Idrak Idrak

MIRACLES ET PRODIGES

L'avenement de miracles, en tant que phénoménes réputés contraires aux lois de la nature,
n'est que l'effet, parfois inexpliqué, de O mnipotence divine.

Il est attesté, a la fois, par le Coranet le Hadith.

La révélation coranique demeure la structure de base dans le comportement éthique d'un
croyant soufi. Une double dialectique de lumiére et d'amour l'anime.

Le Prophete Mohammed ainsi que les autres Messagers d'Allah, ont atteint I'étape sublime,
dans leur ascension vers Dieu. Par le méme processus, quoique limité et miniaturé, I'initié voit
s'ouvrir, devant lui, tous les accés, vers la grande ouverture. Mais, son chemin est jalonné
d'embdches. Il est éprouvé, a chacun de ses pas, car la lumiére qui I'enveloppe et le grise
risque d'étre luciférienne. Les grands maitres de la gnose, comme le Cheikh Sidi Abdelkader
Jilani, avaient failli trébucher et perdre I'équilibre par de faux pas, provogqués par une
actuation satanique. Le prodige réel, dans ces conjonctures et conjectures réside, dans le degré
d'observance des concepts et préceptes, et non dans une fruition miraculeuse des actes
cultuels. Les écarts entre les effets d'un charlatanisme luciférien et ceux d'une véritable
rectitude, ne sont pas toujours nettement dévoilés ; surtout, pour I'initié qui est encore dans ses
débuts. Les similitudes superficielles , méme somatiquement parlant, entre une lumiére qui se



dégage d'un brasier ardent et celle des reflets lumineux, méme solaires, sont autant de mobiles
de fausse induction.

C'est pourquoi, le véritable miracle qu'Allah daigne octroyer a Ses élus, consiste dans leur
protection providentielle contre toute incartade qui risque de leur étre fatale. " Unacte de
droiture — affirme le Cheikh Sidi Ahmed Tijani — vaut mieux que mille faits miraculeux ". Un
vrai soufi doit donc s'ingénier a éviter les embdches, pour ne pas sombrer dans des
subjectivités de psychisme incontrlable, susceptibles de fausser ses conceptions, devant étre
dégagees de toute déviance ; le positivisme bien congu de la charia est seul & méme d'assurer
I'équilibre judicieux, dans ses élans, parfois impétueux. La dépuration de I'ame par
I'élimination des vices les plus infimes et la concrétisation des vertus , est le seul moyen
exotérique , pour déclencher le jaillissement de reflets concrets, renvoyés sur le miroir poli
d'une ame dégagée de toute flétrissure. La, le voile finit par s'estomper, laissant poindre les
vrais éclats ou lueurs des Noms et Attributs de Dieu. Un prodige réel s'ensuit et le risque est
de plus en plus amoindri, car " les reflets prennent forme et I'éclair devient étoile filante ", loin
de tout éclat psychique de ravissement et d'extase. Les facteurs artificiels ne sauraient, alors,
fausser le processus transcendant, par leurs procédés hypnotiques et leurs pouvoirs
extranormaux. Devant ce déséquilibre des organes sensoriels, plongés dans un sommeil
hypnotique, le subconscient épuré de l'initié, réagit, avec toute la force de ses potentialites,
distraites par le sensible, grace au " go(t intuitif ", développé dans lI'ambiance luminescente de
Iame purifiée.

Le miracle émanant d'un Messager d'Allah est un signe d'authenticité de sa mission ; c'est un
défi lancé aux mécréants ; tandis que le prodige ou l'acte extranormal, accompli par le Saint,
doit étre spontané, non entaché de sentiment d'exhibition et d'étalage d'une quelconque
suprématie ; c'est pour éviter ce risque que les grands connaisseurs (‘Arif) s'abstiennent de
faire montre de tout état de ce genre, qu'ils assimilent aux troubles de la menstruation, chez la
femme.

Parmi les miracles admis canoniquement, figure le contact effectif avec le Prophéte a I'état de
veille. Aucun, parmi les Sounnites n'en dénie I'éventualité ( Boghia p.p.209). Souyouty
souligne dans son " ouvrage sur la venue du Messie ", qu'il rencontrera, alors, son homologue
Sidna Mohammed. Mais, I, les Ulémas ne s'accordent nullement sur le mécanisme de cette
apparition du Prophete. Serait-elle en os et chair ? ou simplement par figuration de son image
? En dépit de cette disparité d'opinions, ils demeurent unanimes a admettre, que les Prophétes
et Messagers d'Allah menent toujours un certain train de vie, dans un monde lumineux,
comme les anges, tout en étant hors de vue de ceux qui ne sont pas nantis spirituellement.
Dans un hadith cité par Mouslim et rapporté par le compagnon Anas Ibn Malik, le Prophéte,
passant devant le tombeau de Moise, le vit debout, concentré dans sa priere.

D'autres hadiths, cités par Beihaqi parlent de la réunion effective des " Roussoul ", @ Al-Qods,
la nuit de I'Ascension.

Une lecture romancée, incrustée de contes et d'anecdotes, dépeignant les merveilles des
Soufis, est parfois nécessaire, pour conforter la foide I'initié ; mais, elle n'est nulle ment
suffisante pour le déclenchement d'une fruition introspective. Le vrai croyant n'y entrevoit que
la résultante d'une stricte adéquation a la charia ou la théorie s'extériorise par une pratique
judicieuse et un comportement cultuel bien adapté aux préceptes authentiques. Dans ce stade,
I'initié est en vision introspective d'Allah, a travers les phénomenes extranormaux. Une

pudeur infinie l'astreint, alors, a un autocontréle, sans faille, seul facteur de transcendance. Le
prodige peut n'étre qu'une épreuve, pour tester le degre de stabilité de l'initié. 11 peut émaner
d'une source satanique ou la lumiére divine se confond avec une macabre lueur luciférienne.



Le grand Cheikh Jilani, comme nous l'avons vu, n'a pas échappé aux astuces de cette épreuve
; mais, il put se redresser , aussitot, conscient de telles astuces charlatanistes. C'est pourquoli,
les vrais soufis, ne se fient nullement a ces visions extranormales et cherchent méme a les
fuir.

" Si les ames s'ingénient a rebuter constamment les péchés — dit Ibn Abi Hawari — Allah les
pourvoit d'une large latitude d'évoluer dans les hautes spheres de I'invisible, pour capter,
directement, les prodiges de la Sagesse theosophale infuse ".

Ce sont la les véritables prodiges. Autrement, " comment - souligne le grand Sage soufi Ibn
‘Ataa Illah dans ses Adages - une conscience peut-elle s'illuminer si les mirages illusoires du
Cosmos se refletent sur son miroir ? ; comment I'initié peut- il transcender vers Dieu, alors
qu'il est enchainé ( dans un illusionnisme factice) par ses caprices ? ; comment ose-t-il
prétendre intégrer le Plenum de la Présence d'Allah, alors qu'il n'est pas dégage des impuretés
et des déséquilibres de ses indifférences ? ; comment aspire-t-il, enfin, a percevoir et sonder
les secrétes subtilités et les intimes finesses, s'il ne se repent guére de ses bénins péchés et de
ses inattentions négligentes ? "

Le Soufi craint de sombrer dans cet état exécré et abhorré, s'il se laisse imprégner d'aise et
d'allure dilettante, handicaps dirimants irrémissibles. Cette subtilité de I'ame, a laquelle aspire
le "Arif ", est un élan d'esquive de Dieu vers Dieu. Cette approche imprime a I'ame une ferme
constance, que les prodiges, quels qu'ils soient, ne sauraient ébranler. 'lbn Arabien tire, pour
le Soufi, la nécessité de s'armer d'une crainte révérencielle raffinée et a toute épreuve, ou
l'initié est impassible a I'imaginatif marqué, parfois, par un conceptualisme excentrique et une
obnubilation capricieuse. 1l doit demeurer lucide, méme dans son extase, pour cerner le
surnaturel ineffable. Le Cheikh Tijani ne cesse de syncrétiser - dans ses " Jawahir el Maani " -
cet état proximal de stabilisation atteint par le Prophete, symbole vivant de nos
comportements ou se confrontent des opposites (attrait, rebut, privation, statisme,
énergétisme, ou chromatisme) ; autant de séquences imaginatives, volitives, suggestives et
conjecturales.

Ainsi, le Messager d'Allah, n'a jamais 0sé s'arroger un quelconque pouvoir dans l'actuation
surnaturelle du Monde. " La terre a été déployée devant mon regard — dit-il - ; ses continents
furent, alors, présentés a ma vue ". 1l ne s'est guere attribué une vision directe, sans l'aide de
Dieu.

Le Coransouligne qu' Allah accorde a Jésus un pouvoir exceptionnel de " faire revivre un
mort ", avec Son autorisation. Le Messie, comme tout autre Messager, demeure humainement
inapte a réaliser un tel exploit, sans cette aide de I'Omnipotent.

De tels prodiges ne se réalisaient, par certains compagnons du Prophéte, que dans le cadre de
nécessités ou exigences conjoncturelles, sur ce chemin de Dieu. Omar Ibn el Khattab,
deuxiéme khalife de Sidna Mohammed, dut en faire usage, contraint par une force majeure,
qui l'incita, en plein préche sur la chaire du vendredi, a arréter ses prédications, pour lancer
cet ordre : O Séria, prends garde de ce qui se trame derriére la montagne ". Saria était le
commandant d'une expédition militaire, dépéchée par Emir el Mouminin Omar, & N hawand,
aux confins de I'lrak. L'ennemi allait le surprendre , a partir d'une dépression, située loin de
deux mille kms de Médine, capitale d'Omar et qui faisait communiquer les deux versants, sur
la ligne de faite de cette montagne. Deux prodiges s'étaient alors, réalisés : Omar a eu,
d'abord, la vision de ce qui se passait, derriére la colline ; il put, ensuite, faire parvenir ses
ordres a Saria qui I'entendit, malgré les distances.

Dans unautre ordre, non moins coercitif, le troisiéme Khalife Othméan, usa de la lumiere
divine, dont il était doté, pour " visionner " sur le visage d'un délinquant, I'image de son délit.



Aussi, les compagnons du Prophéte — par déférence aux grands miracles Prophétiques —
évitaient I'exhibition de toute prétention, en l'occurrence ; sauf " prodiges accidentels "
fortuits, dans un contexte qui défie les déviations hérétiques ou des dangers qui guettent
I'lslam.

Ce n'est guere par exhibition ostentatoire qu'un compagnon du Prophete, Abdellah Ibn'Amr,
se défendit, un jour, en refoulant de son chemin un lion qui menagait les gens, citant un hadith
: " Si les fils d'’Adam ne craignaient qu'Allah, 11 ne saurait les assujettir a un autre que Lui " (
Tabagat el Mounawy, selon lbn ' Assakir).

Chez Iéminent Cheikh Tijani, tout prodige demeure " caché ", derriére un voile d'humilité
spontanée. Il n'a jamais cherché, de son vivant, a faire montre d'un quelconque miracle,
motivé par un élan d'exhibitionnisme ou complexe de supériorité et de prééminence. Dans
maintes anecdotes, citées dans " Jawahir el Maany " ou " la Boghia ", l'attitude du Cheikh est
toujours empreinte d'une humble pudeur ou le geste extranormal ou surnaturel est le fait d'un
acteur dont l'allure apparemment inconsciente, passe, souvent inapergue ; cela est vraiaussi
bien pour le Cheikh, que pour son auditoire ; seul le partenaire concerné en est conscient.

Les miracles sont donc, pour le Cheikh Tijani, des prodiges d'especes diverses, conjoncturels,
non provoqués, s'identifiant a un influx spirituel et a une émanation luminescente, qui projette
ses reflets sur le ceeur actué par la foien 'Unicité d'Allah et Sa connaissance (Boghia
p.p.160). L'auteur de la Boghia insiste (p.p.204) sur le fait que le Cheikh a toujours masqué
ses miracles, ordonnant constamment de les voiler, interdisant formellement de raconter tout
prodige qui pourrait lui survenir, surtout de son vivant (d'aprés Jawahir el Maény).

Parmi les événements extranormaux qui survinrent, le jour méme de l'accés du Cheikh Tijani
au grade de PGle, le mois de Moharram de l'année 1214h, cet octroi sublime et don d'Allah eut
lieua Arafat, centre de I'accomplissement du hajj (pélerinage) ; or le Cheikh était, a cette date
a Fes ; lauteur de la Boghia (p.p.186) , quicite I'incident, propose de lexpliquer par la
multiplicité des dhat (corps lumineux) du Pdle des P6les qui atteignent ( Trois cent soixante
six, selon Es-Shaarany, (citant son Cheikh el Khawwas), et la " Jawahir el Maany ". L'une de
ces dhats est stabilisee a la Mekke, qu'elle ne quitte jamais, tandis que la " dhat " matérielle,
correspondant a la personne biologique, domiciliée dans le lieu qu'elle s'est choisie comme
demeure ; le nombre de " dhats " est fonction du grade de l'initié : le Prophéte est doté d'un
nombre de " dhat ", égal a celui des propheétes, soit cent vingt quatre mille. Le fait, surnaturel,
certes, n'implique aucun caractére spécifique quidégage I'Elu de sa vassalité a Allah.

La grande ouverture y est pour quelque chose. Il s'agit d'un dévoilement, c'est-a-dire un
enlévement des voiles ou rideaux qui empéchent le serviteur €lu par Allah, d'accéder a sa
Présence sacrée.

Les anges, dont la servilité est totale, sont dotés de propriétés de ce genre, selon des hadiths
authentiques qui dépeignent certaines multiplicités et pluralités afférentes a leur immatérialité

(1).

Ils'est avére, par tests vécus, que certains Elus, jouissent du don de I'ubiquité, c'est-a-dire
d'étre partout & la fois. Certains pelerins affirment avoir cotoyé d'autres " hajji " qui
demeurent, néanmoins, dans leur foyer natal, selon les ttmoignages d'autres personnes, parmi
leurs concitoyens. Ces cas, qui semblent invraisemblables, sont pourtant vrais, vue la pluralité
des témoignages qui les attestent. Méme sur le plan physique, la science moderne vient de
démontrer I'éventualité de I'ubiquité.



Des chercheurs américains ont montré, en effet, qu'un méme atome peut coexister sous deux
formes différentes dans deux lieux distincts. Cette découverte réduit la frontiere entre
physigues classique et quantique (New York Times, Malcolm W. Browne).

Plus d'un suspect a échappeé a la mort, en plaidant qu'il ne pouvait pas se trouver a deux
endroits, en méme temps. Mais, pour les minuscules habitants du royaume de la mécanique
quantique, ce genre d'alibi ne marche pas. Une équipe de physiciens vient, ainsi, de prouver
qu'un atome entier peut exister, simultanément, en deux lieux trés distants. Non seulement
cette découverte résout un paradoxe scientifique, mais, elle pourrait avoir des conséquences
importantes dans le domaine de la cryptographie, science qui consiste a créer des codes pour
sauvegarder le transfert électronique d'argent, de secrets d'Etat et autres données précieuses.

La mécanique quantique est un systeme naturel d'interactions par étapes qui régit le
comportement de tres petits eléments : les molécules, les atomes et leurs composants. Elle n'a
pas effet notable sur le monde " réel " ou " macroscopique " familier aux étres humains. Dans
le monde quantique " microscopique ", les objets peuvent se déplacer, de facon presque
magique et traverser d'infranchissables barriéres. Un seul de ces objets peut exister, sous des
formes multiples et en divers lieux. En principe, deux objets quantiquement "emmélés ",
peuvent réagir instantanément aux sollicitations extérieures, recues par I'un ou lautre, méme
s'ils sont placés aux deux bouts de I'Univers.

Aussi étranges puissent-ils paraitre aux yeux des non-physiciens, ces effets ont un nombre
incalculable d'applications pratiques. Dans un article publié par la revue Science, Christopher
Monroe et son équipe du National Institute of Standards and Technology de Boulder, dans le
Colorado, expliqguent comment ils ont divisé un atome de béryllium en deux états d'existence
distincts, puis comment ils ont séparé ces deux états dans I'espace.

Pour les lecteurs de science-fiction, I'idée d'une existence simultanée d'un seul atome, en deux
lieux physiques différents, ne sera pas sans rappeler le " doppelgénger " - un double de soi-
méme, en chair et en 0s, que tout un chacun peut croiser dans la rue.

Le prodige se présente parfois, -comme nous l'avons démontré-, uniquement a la personne
concernée, a l'inconscience de tout un auditoire pourtant présent. Un adepte Tijani, rejoignit,
un jour, la réunion quotidienne du Cheikh avec ses compagnons. Il comptait poser trois
questions a son Maitre, se demandant, en effet, si un initié peut prier en marchant, tenant le
chapelet par la main gauche et récitant un dhikr specifique, aprés le lever du soleil (alors qu'il
est recommandé de le faire avant le lever). Il trouva le Cheikh, en I'état effectif, qu'il cherchait
a connaitre ; il eut ainsi une réponse claire, sans émettre un seul mot. Le prodige passe, donc,
inapercu et la foide l'initie est confortée par 'émanation d'un miracle réalisé par Allah, par
amour pour son Elu sanctifié.

Le méme phénomene survint, une autre fois, dans l'inconscience — parfois apparente — des uns
et des autres. 11 s'agit d'une anecdote racontée par le grand érudit Sidi Mohammed Ibn el
Hafiane, a son beau-fils Sidi Larbi ben Sayah, qui en fit état dans sa Boghia (p.p.263). C'est
un Chargaoui de la postérité du Khalife Omar lbn Al-Khattab. L'incident lui survint, alors
qu'il était encore étudiant a la Qaraouyene a Fes. Il partageait la méme chambre, dans la Cité
Universitaire, avec un collegue Tijani, Mohammed " Shai'y " qu'il trouva, chaque fois qu'il
revenait de I'Université, en train de réciter son dhikr , avec ferveur et profonde méditation. 11
ne manquait pas de le taquiner, le singeant malicieusement. Exacerbé par ces moqueries
déguisées, I'Adepte " Sbai'y ", s'ingéniait, néanmoins, a le sermonner fraternellement. Emu
par le tact et le doigté de son ami, el Hafiane finit, un jour, par rétorquer aux douces
remontrances du jeune Shaiy, en s'engageant a suivre son exemple, s'il lui fait montre d'un
prodige, comme preuve de véracité effective. Shaiy, dans toute I'ardeur de sa foi y acquiesca,
laissant a sonami le choix de l'argument probatoire. EI Hafiane, trop exigeant, lui proposa,



alors, de sortir en sa compagnie, en pleine nuit, dans une conjoncture déterminée, pour
rejoindre le Cheikh Tijani, chez lui, et intégrer sa Tariga, si les conditions se remplissaient. Il
était, alors, presque minuit ; les grandes portes de la Cité de Fes étaient déja fermeées, a cette
heure tardive. Le silence nocturne planait, en deca des murailles. Néanmoins, el Hafiane put,
dans une stupeur qui flaire I'horreur, constater, a I'encontre de l'accoutumé, que tous les
magasins étaient ouverts et le mouvement normal des Fassis s'opérait dans sa plénitude ; el
Hafidne n'en croyait pas ses yeux ; pourtant, c'était vrai ; il se mordit les doigts, pour s'assurer
qu'il n'était pas enréve. Il continua donc son chemin, vers la demeure du Cheikh, pour
accomplir son engagement. L'émotion lagitait toujours, chaque fois qu'il faisait le récit de ce
prodige. La, aussi, c'est Allah qui agit, pour conforter la foi de ses Elus.

Une autre fois, ce fut encore un adepte tijani,qui, butant a un embarras, vint chercher conseil
aupres du Cheikh. 1l avait acheté , au gros, une quantité de laine, pour la revendre au détail.
Sur les entrefaites, il y eut baisse de prix ; enrejoignant le Cheikh, il I'entendit s'enquérir sur
les fluctuations du marché, a propos des divers articles et marchandises ; le Cheikh vint au
souk de la laine, conseillant une courte attente, pour la reprise des prix a la hausse.

Le Cheikh Sidi Ahmed venait de terminer, un jour, la priére d'Al'Asr qu'il présidait a Fés. Un
régime de dattes se posa, soudain, devant lui. " C'est, sans doute, ce bahloul (majdoub) quia
da faire cela ! " -dit le Cheikh-. Il faisait allusion a son khalife Si'Ali de Tamacin (cité située
aux confins sud-est de I'Algérie). Quand cet éminent disciple retourna a Fés, le Cheikh lui fit
part de sa réprobation. Sidi ‘Ali s'excusa, n'ayant pu —dit- il- se retenir d'accomplir
inconsciemment ce geste miraculeux, pour faire parvenir d'urgence ce fruit exquis, qu'il venait
de cueillir. Une autre fois, un autre prodige se réalisa : Sidi'Ali, fit tout le trajet entre Tamacin
et Fés, en un clin d'ceil (2). La réprobation du Cheikh fut, alors, plus forte, ordonnanta son
adepte, de suivre le chemin normal, s'il désire réellement étre I'Elu agréé d'Allah.

De ces phénoménes extranormaux, on cite des milliers, dans les ouvrages d'hagiographie.
L'historiographe Nabhany fait état d'une dizaine de milliers, dans son ouvrage " Jami
Karamat el Awlya " (Compendium des prodiges des Saints), commengant par ceux qui
marquerent la véracité du message des Prophétes et le processus comportementiel des Saints.
Parfois, des "sanad " (chaines de transmission) en corroborent l'authenticité. Mais, comme
pour les hadiths (traditions du Prophete), seuls quelques milliers en furent authentifiés, parmi
un million cité par le traditionniste Ahmed Ibn Hanbal. Des trois cent mille hadiths, que
Boukhari et Mouslim , connaissaient par ceeul, ils n'en purent retenir que quatre mille ; les
autres sont plus ou moins apocryphes. Il faut, certes, éviter de " chuter " dans le doute
méthodique de Descartes ; mais, un minimum de réserve prudente s'avere nécessaire, en
loccurrence, pour fuir labsurde. Jai taché, donc, de bien cerner mes citations, me contentant
de quelques spécimens plausibles. Les domaines du miraculeux sont illimités, afférents a tous
les aspects qui dépassent le cours normal de I'humain. Des guérisons miraculeuses sont mises
en avant par de grands savants modernes. Alexis Carrel (1873-1945), lauréat du prix Nobelen
médecine et en chimie, évoque (dans son ouvrage sur la priere) l'effet de I'invocation de Dieu
sur le patient, en démontrant que 1a ou la thérapie classique est défaillante, cette invocation
s'avere opérationnelle ; "elle fortifie, a la fois, le sens du sacré et le sens moral *, en éliminant
les méfaits du " stress ". La priere fervente a un impact " comparable " -dit-il- a celui d'une
glande a sécrétion interne, consistant en une sorte de transformation mentale et organique "
Or, guérir, c'est délivrer d'abord, d'un mal moral, mais, 13, il ne s'agit guere des méthodes
extramédicales des " guérisseurs " ; mais d'effets émanant réellement d'un recours sincére a
Dieu. Les exemples, en loccurrence, abondent. J'ai assisté, personnellement, a des scénes
anormales. Un organe, privé de vie, selon l'attestation d'un médecin, a été revivifié, devant
mes yeux, par invocation, suite a quelques interventions chirurgicales inopérantes.

Mon grand pére maternel, contemporain de Sidi Larbi Ben Sayah, un des khalifes du Cheikh
Tijani, nous racontait deux anecdotes dans lesquelles il fut un spectateur ébahi ; grand



mohtassib de Rabat, il fut chargé par le Saint vénéré lon Sayah, de lui acheter de I'huile
d'olive. Cette emplette digne d'un vrai connaisseur tel le mohtassib, fut néanmoins rejetée
inopinément par Sidi Larbi, visionnant, surnaturellement, une souris infiltrée dans le liquide.
Une autre fois, mon grand pére rencontra & la Mekke, lors du pélerinage, Sidi Larbi qui n'avait
jamais mis les pieds, hors du Maroc. Ce fait a été attesté par d'autres témoins. Un autre
Khalife Tijani, le grand érudit du Caire, Mohammed el Hafidh, invité en 1930 a une
cérémonie religieuse ou un missionnaire américain développa sa these sur le Christianisme, il
dut en refuter certaines prétentions inadéquates, en langue anglaise dont il connaissait a peine
quelgues bribes. Les ecclésiastiques présents étaient stupéfaits devant la manipulation
éloquente et élégante de cette langue par le Cheikh. Déja, au Xlleme siécle de I'ére chrétienne,
le grand p6le maghrébin, Abou el Hassan Chadhili, originaire du Rif et promoteur de I'école
qui devint I'infrastructure du mouvement soufi, en Orient, précisa, parlant, avec pudeur et
humilité de ses propres exploits , fruits de dons providentiels divins, qu'il lui arrivait, souvent,
d'émettre des propos, en réponse a des questions ambigués, lisant simplement, ce qu'il percoit,
inscrits en caracteres clairs, sur le mur. Ces visions d'un extatique sont loin d'étre une
hallucination visuelle, vue la véracité de leur impact. Le méme personnage, cite dans sa revue
" Tarig el Haqq " (voie de la vérité) (n°87), un autre incident miraculeux qui lui survint, un
jour, lors de sa lutte contre le colonialisme anglais en Egypte ou, surpris et incarcéré dans une
cellule bien fermée, il la quitta inconsciemment par lautre bout. Ce personnage était ,pourtant,
considérée, en Egypte, comme le plus grand traditionniste de son temps. Sa bibliotheque dont
il dota la Zaouiya-mére tijania du Caire, était la plus riche bibliotheque privée d'Orient, selon
quelque spécialiste cité (dans la revue du Cheikh el Hafidh)

(1) Cette immatérialité n'a riena voir avec l'immaterialisme de Berkeley qui nie, radicalement
lexistence de la matiére. Ce n'est la qu'une marque d'émergence de la symbiose de la
spiritualité et de la matiéere.

(2) un miracle similaire se produisit, d'aprés le Coran au disciple de Salomon, qui lui ordonna
de déplacer, de Saba, le trone de Balqis, en un clin d'ceil. (Sourate 27, verset 40, qui parle de
celui qui détenait quelque science du Livre)

REFERENCES

- Lewis (Dr. H. Spencer) L'art mystique de la guérison, 1971, Ed. Rosicruciennes,3éme éd.,
1975

- Dewey, Edward Hooker, Le je(ne qui guérit, 1969 (208 p)

- Sage, Prieres et Remedes qui guérissent ; 1975, (460 p )

- S. Rudolf, Médecine et science spirituelle, Trad. Allemande, 1978 (346p)

- La Thérapie expérimentée (attribuée a Ahmed Zarroug, censeur des Soufis), Bibliothéque
d'Alger 1322 / Bibliothéque du Caire VII, 14)

L'ORDRE TIJANI ENTRE LE "SALAFISME" ET LE WAHHABISME

Le soufisme salafi, c'est-a-dire issu des sources authentiques de I'lslam, n'est autre chose que
I'lslam lui-méme, dégagé du fatras confus et incohérent des excentricités plus ou moins
hérétiques. Le grand Alem maghrébin (1), khalife du Cheikh tijani, Sidi Larbi Ben Sayah a
élaboré un ouvrage (2), qui esquisse des fresques claires et exhaustives sur l'assise structurelle
de la pensée mystique, telle qu'elle est concue par I'lslam.

Les sources pures du Sounnisme remontent aux traditions authentiques du Propheéte,
rapportées dans les " Sahih " (Recueils véridiques) des Hadiths (propos du Prophéte).
D'éminents penseurs furent, depuis le 11 éme siécle de I'hégire, les promoteurs de ce salafisme,
auxquels succedent au XX eme siecle , des reformateurs modernes, tels Mohammed 'Abdou el
Afghani, qui se référent eux-mémes au grand Salafi Ibn Taimiya (du VIléme siécle de



I'hégire). ls se sont ingéniés a présenter le vrai visage de I'lslam, dans sa pureté originelle, qui
s'impose a l'esprit de ses adeptes convaincus, de par sa souplesse et son adaptabilité a toutes
les conjonctures. Ils réfutent le pseudo-antagonisme de I'lslam contre tout modernisme
d'empreinte occidentale, tout en s'attaquant au " soufisme " qu'ils jugent incohérent et
excentrique. Or, la symbiose est effective et la réalité est une, quelles que soient ses
perspectives ; la force de I'lslam, bien entendu, tel qu'il est défini par le Prophete (3), résidait
dans le caractere remarquablement humain de ses optiques et de ses options. Le fonds de
I'Ethique Universelle que le Messager d'Allah est venu consolider est l'équilibre.

Ce qui atteste la véracité de cette équation harmonieuse entre I'lslam authentique et le
Soufisme sounnite, est 'émergence, au cours de quatorze siécles, de sommités comme le
fameux Cheikh Abdelkader Jilani, éminent jurisconsulte, auguel Ibn Taimiya lui-méme rendit
un vibrant hommage dans ses " Fatawis " (4).

Ibn Taimiya, assez compréhensif, essaya de justifier maints phénomeénes, apparemment
excentriques ou hérétiques, dans lesotérisme soufi. Le mécanisme méme de l'apparition du
Prophete, en chair eten os, a I'état de weille, est admis et dépeint dans ses processus eventuels
par de grands imams de ['lslam, tels Souyouty, In Hajar, Abou Bekr el Maafiri et bien
d'autres. Ghazaly et Ibn Abdessalam, dit Sultan des Ulémas, tous deux théologues et juristes
chevronnés, finirent par intégrer la voie soufie, en définissant la quintessence sounnite, I'un
dans son " Ihia " et l'autre dans ses " Ridya ".

Le fameux Ahmed Zarroug (de Taza, inhumé a Tripoli), du VIlIIéme siécle de I'hégire, réputé
comme " censeur des soufis ", s'érigea en dynamique militant de cette symbiose, entre la
Charia et la Haqiga (I'exotérisme et I'esotérisme). Néanmoins, les défenseurs les plus invétéres
du Soufisme, s'accordent a interdire la manipulation d'ouvrages esotériques, parfois ambigus,
a tout intrus, qui risque de fausser lacception réelle de certaines notions inaccessibles a tout
unchacun, qui n'est pas familier a leur terminologie conventionnelle. Il est vrai que les soufis
s'ingénient a nN'employer, dans leurs écrits, que des termes clairs, qui ne souffrent aucune
confusion, sauf travestissement de ces écrits, fait a dessein par des adversaires et opposants.

[larrive, parfois, qu'une grande sommité soufie (méme analphabéte, tel 'éminent pble
Abdelaziz Debbagh), ait pour disciple , une éminence théologique et traditionniste comme
Ahmed Ibn Moubérak, maitre des plus grands érudits de Fés (tels les Tawdi Bensouda et
Idriss el'lraqi) et de Rabat (EI Gharbi). L'ouvrage intitulé " Ed-dahab el 1briz ", est un
compendium dicté par le Qotb Debbagh a son mourid Ibn Moubérak. D'autre part, parmi les
personnalités, considérées comme les pionniers du Salafisme moderne, figure le grand
réformateur Imam égyptien Mohammed 'Abdou. 11 ne manqua, pourtant pas, de s'intégrer
dans I'ordre soufidu Cheikh Darwich (5), qui s'imposa a un tel esprit des plus modernes, par
l'idéalisme de son comportement sublime, qui illumine le for intérieur du mourid. Ibn Taimiya
lui-méme ne s'est- il pas attaché a la Tariga gadirite (6), dont il prit les " wirds " comme
litanies quotidiennes ? (7)

D'autres promoteurs salafis plus récents, comme le Bouty Mohammed lbn Sa’id, commencent
a voir plus clair et a récuser un certain salafisme effréné, nihiliste et sans retenue. Ibn Taimiya
lui-méme est accusé d'extrémisme dans louvrage de Bouty intitulé " le Salafisme, étape
temporelle bénie et non unrite islamique " (Ed. Dar el Fikr, Beirout,1996). Le Wahhabisme
saoudien n'est pas exclu. Son promoteur Mohammed Ben Abdel Wahhab est critiqué par son
frere Soleimén el Kordy. Un mémoire émanant de I'émir Saoudien Abdellah Ben Saoud est
parvenu a Fes, depeignant les concepts du Mouvement wahhabite (8). Le Sultan du Maroc,
Moulay Sliman, quoique salafi, disciple de son contemporain le Cheikh Sidi Ahmed Tijani, et
comme lui, contre les mawasim et d'autres excentricités, chargea le doyen de la Qaraouyene,
le Cheikh Hamdo(n Ibn el Haj de rédiger une réponse a ce mémaoire (9), que le prince
Ibrahim, fils du Sultan apporta lui-méme, a I'émir saoudien, a I'occasion de son pelerinage a la



Mekke, en l'an 1226 h/ 1811 ap.J.. Le Souverain marocain, conscient de la gravité de
certaines tendances wahhabites, qui commencaient a poindre, dans les Lieux Saints, voulut
connaitre la vérité et le fond islamigue du nouveau mouvement. Le cadi de Marrakech,
secrétaire du " diwén " sultanien & Fes, accompagna le prince Ibrahim ; il entama une
discussion serrée avec I'Emir Saoud, a propos de certaines normes dogmatiques ; mais il
constata, alors, la non-déviance du Wahhabisme dans son élan initial (10). D'ailleurs, le chef
du wahhabisme crut devoir se récuser, alors, dans un mémoire publié a Ryad, capitale du
Royaume Saoudien ou il contesta ce qui lui fut attribue. Cela n'empécha nullement certains
Alem érudits de la Qaraouyéne de riposter vivement au Wahhabisme contradicteur et railleur,
tels Ahmed ben Abdeslam Bennani, Ja'far el Kettani (décéde en 1323 h /1905 ap.J.) et le fgih
Akanssods de Marrakech..

Il est vrai que certains actes ou propos excentriques (Chatahat), dévient de la ligne sounnite.
Mais, il faut, toujours, tenter de sonder lallure introspective fonciére du délinquant, qui parait
comme tel.

Chacun des Elus quisombrent dans la lumiére de l'extinction dite " nour el fana " (d'ou le
nirvana chez les Bouddhistes), demeure, néanmoins, conscient de l'existence cosmique ; mais,
certains sont engloutis, ne pouvant supporter le fardeau théophanique, dans les Océans de la
Divinité, émettant, parfois, des propos déplacés, voire méme hérétiques, sous I'impact de cette
emprise divine qui les écrase ; c'est ce qu'on appelle " Chatahat " ; l'aspirant, initié débutant
est en état de déséquilibre mental, inapte a saisir la portée de ses excentricités ; Ibn Taimiya,
le grand reformateur du Salafisme , adversaire déclaré du Soufisme, tel qu'il est congu par
certains " puritains ", acquiesce, pourtant, a ce genre de déviance, qu'il taxe d'irresponsabilité,
puisque le patient n'est pas dans son état normal.

(1) Mohammed Larbi Ben Sayah, décédé en 1309 h /1892 ap.J., est un des Grands maitres du
Soufisme maghrébin , juriste, traditionnaliste, homme de lettres et poete

(2) C'est la " Boghia ", publiee au Caire en 1304 h /1886 ap.J., son titre global est " Boghiat el
Moustafid fi charhi mouniat el mourid " (but de celui qui cherche a tirer profit du
commentaire du Désir de I'initié) ; c'est le commentaire du poéme didactique mystique du
'‘Alem mauritanien, Ahmed Bnou Baba (décédé en 1260 h/ 1844 ap.J. )

(3) Se référer a notre ouvrage " I'lslamdans ses sources " ; éd. Par le Ministére des Habous et
des Affaires islamiques, (cing éditions dont une en Arabie Saoudite).

(4) Edités en quelques trente volumes en Arabie Saoudite.

(5) Se référer a I'épitre élaborée par le Recteur de L'Université Al Azhar du Caire, le
professeur Mustapha Abderraziq, sur la vie et les ceuvres de son maitre Mohammed Abdou.
Se référer aussi a la revue " el Manar " (la phare) ou son directeur Tantawi Jawhari nous
dépeint les états d'un vrai soufi ot évoluait son maitre Abdou.

(6) de Moulay Abdelkader Jilan

(7) comme latteste Ibn Soleiman Roudani (de Taroudant) dans son ouvrage " Silat-el khalaf
bi-mawsodli es-salaf)

(8) Se réferer a " Chawahid el Haq " (Temoignages de vérité) d'en-Nebhani (p.p. 23 et 89)

(9) dont une copie est cataloguée dans la bibliotheque générale de Rabat, sous le numéro (D
1115)



(10) la Revue des Archives marocaines (T.10 p.p.32 ) fit état de ces incidents.

CLES DU SOUFISME
Pourquoi la Tijania est une voie Abrahamo-Mohammadienne?

La Tariga Tijania occupe, parmi les voies soufies, une place d'un rang éminemment elevé, vue
sa réelle parenté avec I'lmam des Prophétes, Seigneur du Royaume des Elus, Maitre des
Maitres, Sidna Mohammed (bénediction et salut soient sur lui).

Pourguoi cette affinité, si ineffable et si sublime ?

La voie Tijania est connue, en premier lieu, sous la qualification ahmadya. C'est une
appellation trés courante, dans le concert des Tijanis, pour diverses raisons : il ya, en premier
lieu, un mobile apparent qui s'impose de prime abord : c'est le nom de son promoteur : Sidi
Ahmed Tijani.

Une seconde raison est suggérée par la racine étymologique du mot " Hamd *, justifié par
l'appartenance de la Tariga a la série des confréries dites de gratitude (ech-chokr) , souvent
qualifiées de chadhilites. C'est également plausible.

Un troisieme motif, tres subtil, revient au fait que ses litanies sont axees, implicitement ou
explicitement, sur la méme notiondu " Hamd ", dans ses formulations les plus profondes.
Entre autres, la " Fatiha " ( premiére sourate), dite " Mére du Coran ", comportant d'indicibles
secrets des gréaces divines; la sourate du gadar ( Destin) aux multiples arcanes; la fatihi :
invocation de bénédiction, expression vivante de reconnaissance a Allah, pour I'insigne faveur
concrétisée par le Message sublime de notre Apbtre, grand initiateur des Secrets intimes,
cachet de gloire et inimitable directeur de conscience. Unautre leitmotiv de notre Tariga est
calat " Jawharat el Kamal " ( Perle de perfection) dont les termes, pleins de verve, inspirent
les plus heureuses manifestations cosmiques. D'autres liturgies, quien sont les motifs
conducteurs, sont la source de mysteres inexprimables. Un quatriéme justificatif : le grade
élevé de son maitre : Sceau Supréme de la Sainteté et héritier des splendeurs
Mohammadiennes, autant de dons gracieux, dignes d'hommage et de louange. Allah, dans Sa
Majestueuse Prééternité, accorda au Sceau des Saints - d'apres Ibn'Arabi - les insignes
faveurs, en corrélation concomitante avec le Sceau de la Prophétie, archétype de la condition
humaine vassale, redevable a Allah de fervents éloges.

D'autres considérations, qui justifient encore cette appellation, s'integrent dans l'ineffabilité
inhérente au "Katmia", autre qualification transcendante du Sceau des Saints.

Quant au caractére mohammadien de cette voie, il découle, d'abord, des propriétés esquissees,
a propos de la Tariga Mohammadya, axée, notamment, sur la ¢alat, intime invocation pour le
Prophete. L'image luminescente de Sidna Mohammed, souce d'inspiration de l'initié, est, alors
, le point de concentration, au sein de la transconscience, de la figure apostolique réelle. Le
mourid transcende, ainsi, par degrés, vers le Summum, qui concrétise la réalité
mohammadienne, toujours vivante. Cette concrétisation fulgurante, qui se réalise, au moment
ou le fervent adepte s'y attend le moins, est le propre de cette prestigieuse initiation ou la
fatihi demeure la clé de tous les mysteres. Déja, I'lmam Bekri, bien avant Sidi Ahmed Tijani,
dépeignit les caractéristiques inouies de cette calat, que le concert plénier des Soufis ad mettait
et appréciait.

D'autre part, le Prophéte Mohammed eut laimable geste de s‘allier et d'apparenter les adeptes
assidus de cette Tariga, comme marque indélébile de la prééminence de leur grade, dans la



hiérarchie mystique. Les disciples de ce Cheikh sont les propres disciples du Promoteur réel
de cette Tariga, dont il cautionne les privileges et les dons miraculeux, qui leur sont promis.
Ces honorables distinctions ne sauraient émaner d'une source, autre que la source
Mohammadienne. Des signes d'une sublimité et d'une luminité indicibles, en illustrent les
inimitables et extraordinaires ébauches. De Véritables fresques, d'une luminescence palpitante,
s'esquissent spontanément, se profilant sur les contours idéalisés de l'initié, touché par la
Providence. Ces marques sont exclusives, et se refletent sur le miroir policé de toute &me
dépurée. La discursivité demeure inapte a saisir les impondérables de ces flashs esotériques.
Sept autres propriétés impriment a cette Tariga une spécificité marquante.

A linstar de la religion Mohammadienne, elle est la derniére des Confréries dont I'avenement
s'inscrit, en dehors du Chadhilisme. Son adoption ne crée, vis-a-vis des autres Confréries,
aucun probleme de désintégration, car toutes convergeront, a la fin des jours, vers le grand
Symbole d'unité Mohammadienne ou les rites fusionneront, dans le méme creuset islamique.
Une pieuse jalousie anime le Promoteur de l'lslam, devant toute atteinte ou entorse a ce bloc
unifié. De par Sa grace enveloppante, Allah centuple, jusqu'aux milliers, les primes de cette
élite, dépeinte dans un hadith ou le Prophéte spécifie que le " moumin " (croyant) du " dernier
des Temps " ( Akhir-es-zaman ), équivaut en "ajr " (prime) et nonen " martaba " ( degré ou
grade ), a une cinquantaine de Sahaba ( Compagnons du Prophéte ) .

Al-Fouti Omar, auteur des (Rimah) (lances), fait remarquer que celui qui met en doute cette
notion " d'intégralisation " surcroissante, dénie, en fait, une donnée authentique de I'lslam.

Le caractére abrahamique n'est pas moins marqué, dans cette voie, car, toute spécificité
mohammadienne est, par définition, abrahamique.

" La religion de Dieu - précise le Coran - est I'lslam " " (Sourate de la famille d'Imrén, verset
17), et I'lslam s'identifie a la religion d'Abraham, qui englobe les religions révélees. " Dieu -
leur ordonne le Coran - ne dit que la Vérité; suivez, donc, la religion d'Abraham, qui était
pieux et n'associait point d'autres divinités a Dieu " ( verset 89). On demanda, un jour, au
Prophete, laquelle des religions est la meilleure? " c'est - répondit-il, sans hésiter - la religion
la plus aisée, celle d'Abraham ".(Mouslim, Mousnad Ibn Hanbel et Tabarani). Le Corantient a
préciser, nettement, le credo d'un musulman abrahamique. " Dis- leur (O.Mohammed) : " Nous
croyons en Dieu, a ce qu'll a révélé a Abraham, Ismaél, Jacob et aux douze tribus : Nous
croyons aux Livres Saints que Moise, Jésus et les Prophetes ont regcus du Ciel; nous ne
mettons aucune différence entre eux, nous sommes musulmans " ( Sourate Al'lmran, verset
78).

Les aspects essentiels qui impregnent I Abrahamisme islamique et, partant le soufisme, se
répercutent, dans d'autres caractéristiques tres distinctives, telle la notion de grace qui définit
la (Khollah), chez Ibrahim el-Khalil, c'est & dire I'amitié divine libératrice, comme l'appelle
Massignon, ou plut6t, cette réciprocité d'amour, entre Dieu et 'ame khalilienne. D'autre part,
le sens de gratitude (ech-chokr) dont se réclame le chadhilisme est transcendantalement
développé chez Abraham, grand initiateur du Bien, symbole de la Soumission
inconditionnelle a Dieu, dont il fut I'Elu Préféré. D'ou, la prééminence du soufi des Derniers
Temps. La grandeur de I'ame, la patience et l'endurance qui cristallisent I'Ethique
Abrahamique, sont les leit-motiv de la Morale comportementielle de I'Initié qui se rend a
discrétion, dégage de toute velléité, dans un renoncement, résignation et abandon permanent a
Dieu. Cet attachement indéfectible a Allah est le fil conducteur qui marque I'élan
abrahamique.

Ce sentimentalisme qui s'allie, curieusement, & un intellectualisme intuitif, est conditionné par
I'épanouissement spontané de I'Ego, chez le soufi, dans une ambiance non viciée par des
écarts excentriques de bigotisme: Certains initiés semblent avoir oublié ce rayonnement



heureux, reflet imperturbable et fonction d'impondérables, dont I'lslam a fait le fond méme de
son dogme. Le Véritable soufi est I'archétype d'un salafisme sounnite, qu'aucune anicroche ne
souille ni ne pollue. C'est I'lslam dans sa pureté originelle, ou l'initié se réclame, a chaque
instant, d'une tradition prophétique, dans tous ses états, aussi bien énergétiques que statigues.
Le caractére miraculeux qui sort de l'ordinaire, n‘aura aucun impact, s'il n‘est fondé sur une
option authentique du Prophete. C'est ce que le Cheikh Tijaniexplique, en précisant que la
rectitude - justesse d'esprit et dignité de l'acte - est plus méritoire que mille miracles ".Le
soufisme Tijani est un mysticisme islamique qui s'identifie & un systeme éthique dont
l'idéalisme I'impregne, profondément, d'un humanisme transcendant, mais pratique, ou toute
religiosité creuse est bannie. " C'est, pour parfaire la Morale Universelle que I' Ap6tre de
I'lslam a été envoyé " (Mouslim).

C'est ce processus sounnite , qui doit commander le comportement d'un Tijani, sans dévotion
outranciere, et avec une vision réelle des conjonctures. " La foi, par excellence, se manifeste -
dit le hadith - par un bon comportement envers les hommes " ( Tabarani). Une des branches
de cette foiagissante est " d'écarter d'une voie publique tout obstacle, pouvant nuire aux
passants ".( Hadith rapporté par les Sounan, a I'exception du Mouattd). Le dilettantisme
défaitiste ou nihiliste, se réclamant d'un fatalisme dévié, n'est guére de mise, car " Dieu
n'agrée point une foi qui n'est pas étayée par des actes " (Tabarani). " Un croyant,
physiquement fort, est - affirme encore le Prophéte, dans une tradition rapportée par Mouslim
- plus valable et mieux aimé de Dieu, qu'un moumin de faible constitution ". " Dieu - rapporte
Tabarani - aime le croyant qui exerce un métier . La mendicité, comme atout exhibitionniste,
chez certains bigots, est prohibée par I'lslam. " Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du
bois, pour assurer son gagne-pain que mendier ".. (Sounan sauf Abou Daoud). L'espérance et
la perséverance sont, donc, le propre d'un croyant ou un soufi salafi. Toute ostentation
déviante est considérée comme un comportement excentrique, car, "' celui qui s'écarte de la
Communauté se détache des liens de I'lslam ™. " La foi subjugue le croyant, en I'empéchant
d'étre perfide ou scélérat " (Tabarani). Mais, si I'lslam consiste dans une pratique cultuelle
adéquate, la foi- dont se réclame le soufisme - implique la conviction qui s'identifie a une
adhésion totale a Dieu et a une sublimation, dans un comportement qui s'ingénie a éviter toute
atteinte a I'honneur et a la dignité d'autrui. " La pudeur est une marque de foi ", et, celui qui
en est dépourvu, ose tout se permettre " (Tabarani). La valeur du geste d'un soufi est
hautement appréciable, en Islam. La qualité de l'acte réside, en effet, davantage dans le sens
d'abnégation et dans laltruisme, que dans la valeur matérielle d'un don. La véritable richesse,
but supréme auquel aspire un soufi - n'est guere l'aisance matérielle, mais plutét la richesse de
I'Aame ( Boukhari, Mouslim et Tabarani); c'est cet élan généreux de Iame et du sentiment, qui
fait la force d'un soufi, dont l'ultime désir est de se sentir comblé par Allah, sans dépendre,
aucunement, d'un autre que LUI. Autant de caractéres, éminemment élevés, qui caractérisent
le croyant, c'est-a-dire le véritable soufi.

Deux qualités essentielles - affirme Si Larbi Ben Sayah - comme conclusion de sa Boghia -
sont le propre d'un Véritable Tijani ; S" attacher fermement a Dieu, en se réclamant de Lui et
de Lui seul; se conformer, strictement aux préceptes de la Sounna, dans un conceptualisme

qui accorde prééminence aux concepts coraniques et a la tradition prophétique.

L'ASCESE

L'ascése ne consiste pas en une dépossession radicale des biens terrestres ; ceux-ci peuvent —
disent les soufis — " remplir les mains " du croyant, sans avoir d'impact sur son cceur, dégagé
de tout attachement aux douceurs éphémeres de la vie en ce Bas-Monde. Les compagnons les
plus proches du Prophéte, notamment, les Dix auxquels il promit le Paradis, étaient les plus
riches. Deux parmi eux, Talha et Zoubeir, possédaient, le premier trente cing milliards de
dirhams (le dirham équivalant a I'époque, a un demi-gramme d'or) et le deuxieme une



trentaine de milliards. Le Messager d'Allah leur reconnut méme le privilege d'étre " ses deux
freres au Paradis. "

Le prédicateur soufi ne doit pas en étre completement dépourvu ; c'est pourquoi, les cheikhs
incitent leurs " mourids " (adeptes) a exercer un métier, pour mieux jouir des délices d'une
liberté entiére, vis-a-vis de tous. Leur dignité n'enest, ainsi, que rehaussée , se retrouvant
dans I'état sublime recommandé par le Prophéte " d'avoir la main haute ", c'est-a-dire la
possibilité de donner (faumone), plutdt que de la recevoir *.L'Imam Chadhili disait : " Vous
glorifiez la vie d'ici-bas, si vous prétendez vous en dégager par ascese ". On raconte l'anecdote
du Prophéte Jésus qui, rencontrant un ascete, lui dit : "De quoi te nourris-tu? " " C'est —
répondit- il — mon frere qui me fournit de quoi vivre ™. " Ton frere — réplique Jésus — est
meilleur adorateur de Dieu ". L'Ilmam Chafiy, chef du grand rite qui porte son nom, disait : "
Agis pour acquérir de I'argent, afin de ne dépendre de personne ".

LES MALAMITYA

Les vrais malamity sont ceux dépeints par l'auteur de l'ouvrage élaboré au I'Véme siecle de
l'ere hégirienne, intitulé " EI Foutouwwa wa el malamitya *. Le premier Khalife du Prophéte
Abou Bekr es-Siddig, en fut le modéle idéal dont Si Larbi Ben Sayah, auteur de la " Boghia "
, Cite les privileges caractéristiques. Le célebre compagnon du Prophéte, Salman el Farissi
(Persan), s'inscrit comme un des meilleurs de ces Initiés dont le décent exotérisme couvre la
luminescence du for intérieur. Le Prophete, qui l'estimait beaucoup, le considérait comme un
membre de sa propre famille. Ibn'Arabi, parlant des compagnons du Prophete eux-mémes, les
intégrait dans une catégorie d'Elus qu'aucun acte surérogatoire excessif ne distinguait du
commun des croyants. Bien mieux, ils s'ingéniaient a se comporter normalement, n'attirant
guere lattention, car ils s'isolaient intérieurement dans la contemplation de Dieu, sans s'en
départir et sans se démarquer par un comportement excentrique.

Chacun d'eux vaguait a ses occupations, sans exclusivisme pretentieux. Ils ne se prévalaient
d'aucun privilége ou droit spécifique propre. Leurs artisans furent, apparemment, absorbés,
dans leurs ateliers ou métiers, les manceuvres dans leurs besognes, alors que certains d'entre
eux maitrisaient le Cosmos, de par leur grade hiérarchique. Avec le temps, cette catégorie,
bien attachée a la Sounna, dans sa déférente humilité, change sciemment de tactique, en
exhibant ostensiblement, des excentricités, de nature a se mésestimer aux yeux du Monde,
donnant l'impression d'étre imbus de lubie fantaisiste et capricieuse. Ce n'est qu'une apparence
pour les vrais malamity, mais pour d'autres non sincéres, une échappatoire, moyen astucieux
et détourné, pour se libérer des astreintes de la légitimité.

PAS DE HOULOUL NI ITTIHAD

" NiMa terre, ni Mon Ciel ne Me contiennent, mais le cceur de Mon serviteur, porteur de foi,
Me contient ". C'est un " hadith " sacré qui compare le coeur du croyant a un forum, marqué
par une insufflation divine de douceur et de quiéetude. Les deux versions de ce " hadith " ne
constituent, selon Ibn Qayyim, dans son ouvrage el Wabil es-Sayyib ( Dar el Kitab, Beyrout,
p.p. 31) qu'unsimple " athar " (tradition n‘atteignant guere le degré d'un hadith) " ou le cceur
du croyant, par une subtile parabole, est censé étre pleinement convaincu de I'Unicité d'Allah,
de Sonamour, de la foien Lui et en Ses promesses ".

Dans son acception réelle, au cas méme ou on pourrait lui accorder un certain crédit, cet "
athar " n'impliquerait aucune idée d'un quelconque " Ittihad " (Union Créateur-créature) qui
semble découler apparemment, de ce vers d'el Hallaj : " Je suis ce que jaime et ce que jaime
est moi-méme ". Il n'y a la qu'une marque de profonde unicité d'Allah, ne comportant aucun



élément implicite de " houloul " ou " Ittihad ". L'initié se considére comme " néant ", dans la
précarité de son existence. Cette précarité a été prise, comme signe de son anéantissement.
Mais, il ne s'agit, en fait, que d'une vision de virtualité, marquée par l'existence relativement
passagere de I'homme sur terre, par rapport a I'Unicité d'existence absolue et éternelle d'Allah
; ce qui n'implique nullement une quelconque fusion ou union du relatif et de I'Absolu, ni une
dénégation de l'existence effective et non fictive de 'homme; autrement, comment justifier —
se demande Ibn'Arabi - , la responsabilité de I'étre humain dans ce bas-monde ?

LE SAMAA' OU MUSIQUE MYSTIQUE

Le chant dans toutes ses formes, est prohibé par les quatre rites islamiques. Des traditionnistes
et théologues confortent cette illégitimité par des hadiths, dont la portée est contestée par
d'autres. Abou Talib el Mekky, auteur de " Qo(t el Qoulolb ", ne partage guere l'idée de cet
interdit intégral, qui n'exclut nullement certaines conjonctures, a tel point que I'lmam
Sahrawardi en taxe le contestateur d'ignorance des conditions de l'illégalité ou du manque de
connaissance du subconscient de I'étre humain , enclin a godter les innocents délices de la
nature. Le Prophete n'a-t-il pas écouté , les poémes rythmés de Hassan Ibn Thabit, d'lbn
Rawéha et de Ka'b ? Le Messager d'Allah n'a-t-il pas entendu, sans récriminer, les chants émis
par Aicha, son épouse et ses jeunes compagnes ? Ibn Hajar souligne que les Soufis s'étaient
appuyés sur ces hadiths, pour Iégitimer le " Samaa'", avec ou sans instrument. Mais, Al Jonéid
, qui craint un débordement illégitime , y voit une incartade ou écart de conduite. Cet avis
n'est pas partagé par d'autres, comme le Sultan des Ulémas, Ibn Abdessalam qui, malgré sa
rectitude, dut admettre que le "Samaa'" est, parfois, la fruitiond'un " hal ", c'est-a-dire le
résultat irrésistible d'un état extatique ou I'initié est hors de lui-méme. Le Qotb el Bouny
souligne qu'lbn Abdessalam n'a pas échappé a cet écart involontaire (1)

Le célébre soufi maghrébin el Youssi (décédé en 1590 ap.J.), élabora une épitre intitulée "
Samaa' el hadra " (2). Le Sultan alaouite Moulay Sliman (décédé 1822 ap.J.) élabora une autre
épitre intitulée " Imtd'al-asma' " (3) sur les avis partagés des Ulémas, en l'occurrence.
D'autres Ulémas marocains et non des moindres, légitiment, ces "samaa'" tels Abderrahman el
Fassi (4). La liste est longue de ceux quiendiscutent le pour et le contre.(5).

" Fath Allah Bennani, un grand Soufi de Rabat, affilié a la Confrérie Dargaoui (6), était
partisan a la fois du Samaa' et du Tarab " (Musique) ; le " Ala " est accompagné, parfois, de
certains instruments de musique, dans des concerts soufis. Dans les céremonies religieuses
d'une cité sainte comme Wazzan, centre des Chérifs issus du Qotb Ben Machich, un orchestre
étayait certains concerts " Hadras ", présidés par Moulay Thami Il . Le Sultan alaouite
Moulay Sliman, pourtant défenseur du sounnisme mohammadien, rédigea deux epitres, sur le
Samaa' (manuscrit de Dublin, La Hay n°4132) et le Ghinda (chant) (deux manuscrits de la
Bibliothéque hassanienne de Rabat). Deux grands érudits marquaient le ton de la légitimité,
en excellant dans I'art musical : ce sont le grand juriste et théologue cadi de Rabat-Salé
Ahmed el Hakami et le doyen des Uléma de Rabat, le Cheikh Ibrahim Tadili, auteur d'un
ouvrage sur le " Sika "andalou, intitulé (Chants du Sika et de la Musique) (manuscrits de la
Bibliothéque générale de Rabat n°109 et 1821). Du temps de Moulay Sliméan, un grand
musicien, Abdel Haqq Jabry jouaitau "'O0d " ou luth (instrument & cordes), a Fés, en
présence du doyen de la Qaraouyene , le Cheikh Hamdo(n Belhaj et du Cheikh Sidi Ahmed
Tijani, ainsi qu'a Rabat, invité par Sidi Larbi Ben Sayah, un des khalifes Tijanis.

En dehors, méme, de concerts initiatiques, le Cheikh de 'Ordre Tijani, ne manqua pas
d'écouter cet artisan émérite, dans ses soirées musicales, a l'occasion des cérémonies de
mariage de ces deux fils, Mohammed el Kébir et Mohammed el Habib , préférant le luth, le
violon et le rebab (rebec a double cordes) (7)



Une autre fois, le Cheikh I'invita, en plein mois de Ramadan, pour chanter les quatrins et
sonnets, rythmant les poémes symphoniques d'lbn EL Farid, sur I Amour d'Allah et de Son
Messager béni, Sidna Mohammed ; I'historien (D'ayyaf) (8) nous dépeint les modulations
mélodieuses animées par Jabry, accompagnées des instrumentistes de son orchestre, a
Wazzan, lors de soirées palpitantes, durant trois mois (chaaban, Ramadan, Choual). A
I'époque, la musique andalouse, dans laquelle s'intégre le " medih " du " Samaa'", était
codifiée par le fgih Abderrahmén el Haik (décéde en 1130 h/ 1717 Ap.J..) (9). Le luth fut
lobjet de poeésie élogieuse du Cadide Rabat Abou Hamid Bitawry. Les Ulémas de Fes,
puiserent dans la terminologie de la Tradition prophétique, un terme " moudraj " (intégré), ou
"darj " (nouvellement intégré dans " el'Ala "), comme appellation d'un nouveau ton, dans
lechelle musicale, avec d'autres intervalles, issus d'une nouvelle harmonique diatonique (10).
Un fassi el Haj Allal Batala (11), avait, ainsi, institué, sous les Saadiens, unton particulier dit
" Istihlal " (dépeint dans un manuscrit de la Bibliotheque nat. de Madrid, n°5307)

Un célebre musicien de Marrakech Ahmed Ahadry du XV I1léme siécle , codifia le Samaa’, a
l'instar du Halk , dans une gamme de vingt quatre tons, substituant les poémes soufis du "
Medih "aux poemes lyriques. Le chant mystique du " Samaa' ", se développa, notamment,
dans la Zaouiya Harragiya de Tétouan, dont le mogaddam de sa filiale a Rabat, Ibrahim el
Jazouly, (décéde en l'an 1325 h /1907 ap.J.) fut, en méme temps, chanteur et musicien. Un
autre Rbati, le cheikh Mohammed Doukkaly, élabora un ouvrage sur le Samaa’, a l'instar du
Haik (12). Au XVIleme siécle , le maristan (hépital Sidi Fredj a Fés), préconisait, déja, le
traitement des troubles neurologiques par la mélodie musicale. Il devancait le Rock and Roll
et le Rythm and blues des Américains.

Le Saméa’, avec ses danses extatiques, serait a l'origine, du Jazz, genre musical des Noirs,
émigrants africains aux U.S.A. lla suscité ladmiration d'écrivains célébres comme : Balout
Chistan, musique d'extase et de guérison (Paris, Occra,1992) H. Corbin " la Musique
mystique, 111, Paris, 1971) J.During

1.Le Pouvoir mystique de la musique au Moyen Orient (Cahiers des musiques traditionnelles,
11, 1990

2.Musique et Mystique dans les Traditions de I'lran, Paris, 1989
3.Kurdistan, Dhikr et Chants soufis, Paris ,Occra,1994
4.Musique et extase, laudition spirituelle dans la tradition soufie, Paris,1988

5. L. Gardet et G.C. Anawate, Musique musulmane, Aspects et Tendances, Expériences et
techniques, Paris, 1968

6. W. lvanow, Some Persian Darwish Songs, JASB, 23, 1927

7. L. Pouzet (Prise de position autour du Sama' en Orient musulman aux VII éme— VIII eme
siecles, Studia Islamica, LVII, 1983

8. G.Robson, Tracts of listening to music, London, 1938
9. G.Rouget, la Musique et la transe, Paris, 1980
(1) Se référer a Bidayat es-Soll de I'érudit Mohammed Seddik EI Ghomary

(2) Manuscrit de la Bibliotheque privée du Tunisien Hassan Hosny Abdelwahhab ( n°18078)



(3) Manuscrit de la Bibliothéque hassanienne de Rabat

(4) dans sonouvrage "el Joumou' fi'ilm el moussiga wa et- Toubou
Bibliotheque de Berlin n°5521)

(manuscrit de la

(5) Se réferer a notre ouvrage sous presse (la Pensée soufie marocaine entre I'Andalousie et le
Machreq) — chapitre du Samaa’

(6) Son ouvrage publié a Rabat, intitulé " Tasliat al-atbad' biba'di ma yataallagou bihokmi et-
Tarabi wa es-Samaa’)

(7) Kashfel Hijab (dévoilement), Ahmed Skirej, p.p.275
(8) Histoire du Maroc,ed. Tahirip.p.258)

(9) Ce code musical comporte la composition des gammes musicales et I'instrumentation,
c'est-a-dire I'exercice des techniques sonores des instruments musicaux (manuscrits de la
Bibliotheque générale de Rabat, n° D1327 et D1031)

(10) c'est-a-dire une succession harmonieuse de tons et demi-tons de la gamme

(11) un manuscrit de ce code figure sur le catalogue de la Bibliotheque privee des Beni Souda
de Fes. Un autre manuscrit se trouve dans la bibliotheque du Cadi de Marrakech, auteur de
fouvrage "elI'lam (T.2 p.p. 1991)

(12) Al Ightibat, Abou Jendar p.p. 191

TRADITIONS DE L'ORDRE TIJANI

L'ordre Tijani n'a rien de réellement spécifique. C'est un miroir vivant ou se reflétent les
composantes de la Sounna authentique. Aucun privilege autre que ceux reconnus a tout "
moumin " véritable dont le comportement est axé sur la Charia.

I1y'a, certes, dans maints hadiths authentifiés, des priviléges attachés a tels ou tels groupes de
moumins, selon certaines occurrences, mais le mobile essentiel n'en est que la fruition d'une
adéquation au fondamentalisme sounnite, sans bigotisme, religiosité ou excés de rigueur. La
causaliteé spécifiante doit étre subtilement analysée, pour dégager 'homogénéité des dons de la
Providence.

Nous avons puisé, dans quelques références bibliographiques tijanies, des extraits qui
démontrent le bien-fondé de certaines caractéristiques propres a la tariga tijania :

| . RATIONALITE ET LUMIERE

La Raison comporte trois degreés ; elle est, d'abord, lattribut de I'esprit, telle la vision pour
I'ceil ; et c'est par cet esprit qu'elle sonde et distingue les choses, en saisit les réalités
intrinseques et en décele les aboutissements et les consequences. Dans un autre ordre d'idées,
la Raison symbolise I Entendement Supréme : sorte de lumiére jaillissant de la Présence
Sacreée ; c'est ce que les Grands maitres appellent la " Raison seigneuriale " (el'Aqler-
Rabbani) , d'une faculté claire et clarifiante, qui dénude les choses pour les montrer telles
quelles le sont, dans leur réalité, ne souffrant ni velléité, ni erreur, car elle est infuse, émanant
directement d'Allah.



Sur un deuxiéme plan, figure la Raison globale, au-dessus de la raison " terre-a-terre " qui est
l'assise de toute discursivité dans notre monde. Mais, cette raison demeure assujettie, sous
leffet luminescent de la Raison Supréme, entierement absorbée par une intense luminosité qui
la rend distraite du Monde, dans ses fluctuations positives ou négatives.

Elle ne transcende nullement, cependant, vers cette Raison Sublime qui, tout en maitrisant le
Cosmos, est maitrisee elle-méme par la Magnificence du Seigneur, dont elle observe , avec
confiance et constance, le flux écrasant des Noms et Attributs, noyée dans leurs flux et reflux.
C'est un retour inopiné a I'état de I'Esprit lumineux, avant son intégration dans le corps (Cette
idée fut avancée par le néoplatonicien Ibn Sina (Avicenne), dans un poéme célébre).
(commentaire de la Hamzia p.p. 67)

Le Monde visible est une partie de ‘Alam el Ghaib ( Monde invisible), parce qu'il en est
lémanation ; toutes les composantes du premier étaient cachees, avant leur parution.
(commentaire de la Hamzia p.p.5)

Les Saints des djins évoluent autour de I'Acte divin, du secret de I' Acte et de sa lumiere ; les
Rouhaniynes tournent autour du Nom, de son secret et de sa lumiere ; tandis que les Anges,
leurs axes sont les Attributs et leur secret. Enfin, pour les humains adamiques, le pivot est
I'Essence, ses secret et lumiere. Le premier degré , celui des djins , est le stade initial de
départ, pour le jaillissement du " Kashf " (ouverture), avant le déclenchement des trois
derniers. (Jawahir el Maany, Introduction)

Tout étre humain ou djin possede un corps lumineux, lié a sa substance biologique, par un
rayon de lumiere ; c'est ce corps invisible quiadore Dieu, car I'ame intégrée dans le corps, est
remplacée, en se polluant, par cet élément luminescent. (er-Rimah, T.2 p.p.62)

Il. NATURE DE L'"HOMME

La nature de 'homme est constituée par une dualité &me-corps ou chaque partie ne saurait
empiéter sur la réalite de l'autre. Allah n'ena révélé que le c6té biologique (la substance ou la
matiere corporelle) ; quant au pendant spirituel, sa réalité intrinséque est symbolisée par les
propos du Messager d'Allah. " Dieu — dit-il — a créé 'homme a son image ; c'est la une subtile
et fine allusion a I'état de 'homme, en tant que perfectibil ité, vis-a-vis de la Présence de la
Beauté divine, comportant les secrets de I'Etre. C'est ce que I'lmam Ibn 'Arabi définit dans ses
" Foutouhat mékkoises ",en précisant que I'étre adamigue est, soit une image de la Présence de
Dieu, soit le symbole de Ses Noms. (Jawahir T.2 p.p.70)

111 . LA CONNAISSANCE

Abou Said el Kharraz dit: " La " maa'rifa " (connaissance) jaillit dans le cceur du 'Arif, soit par
don de la Providence, soit par un effort soutenu, de la part de I'initié " (Jawahir T.1 p.p. 40).
C'est pourquoi, I'etat du "Arif en est la fruition ; le " connaisseur " - dit Al-Jonéid — est tel

" une eau nuancée par le teint de son récipient. " Nul état spécifique chez le 'Arif, car toute
trace de son identité s'éteint dans I'ego magnanime de Son Maitre. De I3, il devient le miroir
ou l'image de son partenaire se reflete dans sa "bassira " (Jawahir, T.1 p.p. 62-64).

Ainsi, le Cheikh Tijani, de par sa sublime connaissance, est fonciérement conscient des
privileges de tous les grands pdles, parmi lesquels le venéré Idriss 11, dont il dépeignait les
prérogatives qui lui sont propres et exclusives (p.p.65)

Le Discours de la " Hikma " (Sagesse), émanant d'Allah est, parfois, dépassé par Sa " Machi‘a
" (volonté). La Sagesse d'Allah a institué la fidélité globale des " djins "et "™ins " (humains),



mais, Sa volonté a décrété la discordance et les tiraillements entre eux (Jawahir el Maany,
Introduction).

" Al Hakim " (le Sage), est celui qui a débordé les confins limitatifs du " Nafs " (Ame), pour
intégrer le forumdes cceurs (el gqolodb) d'ou jaillissent les sciences infuses, sciences de la
Sagesse (commentaire de la Hamzia p.p. 108).

Le Cheikh Tijani, de par sa sublime connaissance, tient a sonder constamment le fond des
choses, sans se fier aux dires des autres ( Jawahir, T.1 p.p.79)

" Les Esprits de tout Etre humain ont été créés, mus initialement par une conscience et une
connaissance parfaites d'Allah. Une forte inculture s'ensuit, par contact biologigue avec la
substance corporelle ; cette "ame " est devenue ignorante, perdant sa mémoire originelle, tel
un esprit équilibré dont le timbre est félé par une quelconque altération. Les mécréants eux-
mémes reconnaissent Dieu en eux-mémes , introspectivement, dans leur for intérieur ; une
conception aberrante dévie l'esprit de sa nature originelle. La mécréance n'est donc qu'un
accident ou le " patient " demeure enveloppé de Amour de Son Créateur ; sonsort,
indiscutable, est entre les Mains de Son Seigneur. Nul autre qu'Allah ne saurait décréter ce
sort. (Jawahir T.I, p.p.182).

Chaque 'Arif (connaisseur) est md par deux sortes d'amours, I'un ancré dans son esprit,
affairant a I'Essence divine, émanant de la Beauté " magnificente ", déracine tous les autres
aspects de I'amour ; c'est ce que le Prophéte (qu'il soit béni) entend, en disant dans son
invocation : " O mon Dieu, rends mon amour pour Toi, plus " aimé " que I'eau fraiche pour
lassoiffé ".Un autre amour s'attele a tout ce qui est " humain ". C'est cette dualité quirend le
grand Initié apte a donner leur d a chacun des deux amours ; autrement , il aurait été
foncierement grisé et écrasé . ( Jawahir el Maény, Introduction)

Le grand 'Arif devient, en transcendant, un " harf " (caractere) parmi les " hourouf " de
I'Essence, lui permettant une action directe (du fait de cette inférence) ( Jawahir el Maany,
Introduction).

Chaque 'Arif, englobe dans sa réalité intrinseque une connaissance intégrale de l'ensemble
des créatures, anges et autres, éparpillés du Trone divin jusqu'aux spheres inférieures ; il les
voit en lui-méme, dans sa propre essence, de sorte qu'il pergoit toutes les composantes
intégrées dans la Table gardée ™. Cette suprématie est proprement adamique, ce qui justifie
son khilafa général absolu d'Allah (Jawahir T.2, p.p.8)

IV.LA TABLE GARDEE

La " Table gardée comporte la " Table-Mére " dans laquelle ne s'inscrit que le " constant "
irrévocable et irréversible. Mais, parmi les composantes de cette Table , se trouvent des tables
dites " tables d'infirmation ou de confirmation " ( Al Wah el Mahw wa el 1thbat) dont la
destination dépend de la VVolonté divine ; la réalisation des choses, inscrites dans ces tables ™
inconstantes ", est conditionnelle, dépendant d'une certaine occurrence ou causalité dont la
promotion émane de Sa Volonté. ( Jawahir T.I, p.p.228)

V. SAGESSE DIVINE

Le vénéré Messager d'Allah Moise a demandé a Dieu la raison d'un certain processus affairant
a la médication des maux ? Allah lui en décéle le secret, endisant : " Je t'ai guéri, O Moise !

sans meédication, afin que tu sois conscient de Mon Pouvoir ; Je t'ai guéri, en usant d'une herbe
médicinale, pour te montrer Ma Sagesse ; J'aiaggravé ton mal, pour te convaincre de la portée



de Mon Omnipotence ; Je te confie au médecin, pour démontrer la sublime organisation de
Mon Royaume. Je suis le Seul a guérir qui Je veux, avec le quid que Je veux " (Jawahir T.2
p.p.138)

Le grand 'Arif Sariy Saqgati recommande a I'initié de prendre garde au méfait de rejeter
quelgue chose comme d'en user ( a la légere)

L'essentiel de la sagesse n'est pas de pouvoir tuer un serpent, mais bien de le saisir vivant ( er-
Riméh, el Fouty T.1 p.p.38)

VI.CULTE ET CONCENTRATION

A l'instar des trois étapes que comporte la Religion Mohammadienne, a savoir 'lslam, I'lman
(la Foi), I'lhsan (la perfection, excellence), la premiére correspond a " Al-'lbada ", (Adoration
d'Allah), depourvue de concentrations , sauf quelques bribes, soutenues grace a un dur effort.
Quant a I''mén, son pendant est la " 'Ouboudia ", symbolisée par une obédience a I'Ordre
divin, avec foiet conviction ; celui qui en est investi, est en présence constante avec Allah, a
travers une forte opacité des voiles, couronnée finalement par la transparence. La ""Oubouda "
s'identifie, enfin, a " I'hsan " ou tout le Cosmos s'annihile, aux yeux du connaisseur dont la
Bassira ne voit que Dieu ( Jawahir el Maany,T.2 p.p.63). Tout acte de culte comporte trois
degrés : le degré supérieur est l'adoration d'Allah par amour et attachement a Sa Magnificence
; le degré moyen est un acte d'exécution de I'Ordre divin et le dernier est celui quia pour but
prime et rétribution ; sauf s'il y'a amalgame des trois stades, car il s'agit, alors, d'un geste
cultuel, animé, a la fois, par lamour , lobédience a I'Ordre Sublime et une fruition spontanée,
pour laquelle le 'Arif (connaisseur) est en perpétuelle expectative ; le Don de la Providence
est, en effet, I'assise de toute transcendance. ( Boghia p.p.270).

Le dhikr — rappelle 'Ali el Khawwas — éteint l'ardeur des maux internes, tels la gloriole, la
vanité, l'arrogance, I'hypocrisie, lamour du pouvoir et des préséances et déracine les
imaginatifs sataniques et les impulsions d'une ame aberrante. Toute litanie élimine
l'inquiétude et les mauvaises humeurs (cité par er-Rimah T.1 p.p.159) qui ajoute que Satan
nous subjugue , toutes les fois ou nous oublions d'invoquer Dieu ".

Le Prophéte cite des groupes de croyants, de tribus et pays divers, s'aimant les uns les autres,
les fronts luminescents, le Jour du Jugement, rassemblés dans l'invocation d'Allah (Hadith
rapporté par Abou Dardaa, selon Tabarany (er-Rimah, el Fouty T.1 p.p. 169).

Parlant des Noms de Dieu, I'lmam Ahmed ben Moubarak, rapporte que son Cheikh Sidi
Abdelaziz Debbagh disait que ces Noms nuisent a ceux qui les récitent, dans leur dhikr, sans
en étre autorisés par un maitre, 'Arif (connaisseur). Ces Noms sont, alors, grace a cette
autorisation, auréolés de lumiére divine qui élimine tout méfait satanique(er-Rimah T.1
p.p.175).

Achchoukr ( action de grace rendue a Dieu) est le chemin sublime qui meéne a Allah ; c'est le
seul dans la phase actuelle de 'humanité ou les @mes sont polluées, en dehors de toute
obédience et de tout contrble, rejetant tout genre de discussion, en l'occurrence. C'est en
rendant hommage a Dieu, par une grace déférente, que la voie de la Providence se ploie pour
nous, dans l'aisance. (Jawahir el Maany, T.I p.p.113).

Il faut savoir faire un choix judicieux du dhikr : Réciter une seule fois le "Ism (Nom Supréme
d'Allah) éguivaut a six mille fois " calat el Fatihi " (Jawahir T.I p.p.138)



Les Saints - affirment le Cheikh — différent les uns des autres, quant a leurs actes cultuels et
aux rémunérations et primes attachées a ces actes ; pour certains, une journée d'adoration
s'avere normale ; pour d'autres, elle équivaut a la N uit du Mérite (ou du Destin), valant un
millier d'années ; c'est, pour les élus des Elus, une journée ascensionnelle de cinquante mille
ans. (Jawahir el Maany, T.1 p.p.143)

VIl . MORALE SOCIALE

Récapitulant le compendium des composants de la haute morale (Patience, Altruisme,
Génerosité), Si Larbi souligne (Boghia, p.p. 289) que " la quintessence des bonnes actions est
le geste magnanime d'assurer a tous les hommes leurs droits, sans revendiguer (en
contrepartie) les siens. "

Au sein de toute litanie (dhikr), un des leit-motiv conducteurs vers la grande ouverture est le
geste rétrospectif d'avoir constamment en vue , intérieurement, par la " bassira ", I'image du
Prophete ou de son khalife, le Cheikh. Cette vision symbolise I'attachement permanent,
indélébile de I'Initié a la Sounna (Boghia, p.p.336) ; c'est — d'aprés Obeida, auteur mauritanien
du" Mizib er-Rahma ", la premiére voie constituant I'axe éducatif, dans l'initiation. Lors de
cette concentration, méme partielle, l'esprit et le ceeur doivent étre centrés sur la portée
profonde des termes du dhikr. C'est le secret de toute efficience. Pour Ibn'Arabi, I'un des deux
facteurs de cette concentration suffit. 11 doit, néanmoins, préter I'oreille a la résonance du
dhikr.

L'altruisme est une condition sine qua non, de tout effet benéfique chez le Mogaddam
initiateur dont le comportement, notamment vis-a-vis des " Mourids ", doit étre axé sur une
éthique stricte et ferme, sans égoisme ni rigueur. Le bon exemple, étayé par une virile
souplesse, s'avere toujours de bon augure, dans l'orientation de I'initié. Un critere foncier doit
marquer les rapports entre l'initiateur et I'initié ; c'est de passer 'éponge en douce, avec doigté
et complaisance, s'ingéniant a respecter les droits de chacun, sans exiger le respect de ses
propres droits ; Sidi Larbi a esquissé (dans sa Boghia, p.p.288), une fresque tres évocatrice,
illustrée par quelques anecdotes palpitantes.

VIIl. LAHIMMA

La " Himma " (énergie spirituelle), c'est-a-dire la forte volonteé de l'initié, a un grand impact
dont I'effet créateur est signalé par lbn'Arabi (voir Imagination créatrice de H. Corbin). Les
Soufis se réferent, pour soutenir cet état, éminemment initiateur, au " khabar " attribué a Anas
Ibn Malek, compagnon du Prophéte quidit : “ Nous ne nous sommes plus reconnus, apres
avoir inhumé le Prophete " ( c'est-a-dire nous nous sommes méconnus, intérieurement,
perdant une bonne partie de notre himma) . Les célebres compagnons avaient senti le vide de
leur ame, jadis irradiante et luminescente, grace a la présence mohammadienne (er-Rimah, el
Fouty T.1, p.p.94)

La " himma "de létre humain, quel qu'il soit, est dotée d'une vive potentialite, vis-a-vis de
toutes les composantes cosmiques. Quand cette " volonté " tend a réaliser une chose, dans un
élan d'aspiration ferme et soutenue, sans hésitation ni destitution ou désappointement, le but
est indubitablement atteint. ( Jawahir el Maany, T.I p.p. 172).

Undes effets de la " Himma " du Cheikh Tijani, est de ne dépendre de personne, vues les
mauvaises impulsions et les ignobles occurrences et contingences, que connait I'humanité, en
tous les temps. (Jawahir el Maény, T.1I, p.p. 95).



C'est pourquoi, il s'ingéniait a refuser des cadeaux que le Prophéte lui-méme recevait,
pourtant, volontiers ; car les cadeaux - dit-il — deviennent aujourd'hui des mobiles de
corruption ; et le cheikh tenait a demeurer a méme d'assurer, a tout un chacun, ses droits
légitimés par la " Charia ", sans contre-partie ( p.p. 102)

Al- gorb (proximité d'Allah) est le fait de " I'oubli " de tout étre autre que Dieu ; dans cette
proximité, la vision matérielle des choses est éliminée, quand le rideau est levé, libérant
l'acces vers le forumde la Présence divine. Se concentrer dans lamour d'Allah, dans un gorb
effectif, c'est éviter toute perception du monde extérieur , en se dégageant des velléités qui
éloignent de Dieu. (Jawahir T.2, p.p. 20)

Si'Ali Khawwas citait un hadith, précisant que le péché " commis " par le Messager Daoud,
est d'avoir porté sa vue sur une chose autre que Dieu, sans la permission de Dieu. (er-Riméah
T.1 p.p.234)

Ce quiest, en effet, bénin pour nous, constitue un péché majeur, pour les grands Elus : les
Messagers d'Allah. La vision de I'Elu, doit, en conséquence, se centrer en " Lui ".C'est le
Véritable miracle , symbolisé par la forte personnalité de I'Elu.

Le " miracle " est défini par Sahl Tostary comme un " pouvoir par lequel l'initié entre en
possession de ce qu'il veut, comme il le veut, partout ou il le veut " (définition citée par
I''mam Nawawy dans son " Bostan el 'Arifin " (ed. Dar Ibn el Hazm p.p. 66). Il en souligne
lopportunité (p.p. 246), en citant el Qochéiry (auteur de la Rissala) qui spécifie que le Saint
ne se fie guére au miracle qui peut lui survenir et évite d'en prendre acte, sauf, dans le cas ou
son apparition serait un signe de la force de sa foiet une marque de 'ampleur de sa " bassira "
(I'eeil de sa conscience), le rendant ainsi plus stir; cet Acte divin , prouvant, alors, la véracité
de son dogme.

IX.LE VERITABLE CHEIKH

Le véritable cheikh est celui pour lequel tous les voiles sont levés, dégageant une parfaite
appréhension de la Présence divine ; cet accés, plein et entier, est visualisé d'abord, dans ses
réalités profondes ( mohadara), a travers un voile épais, suivi d'une transparence pénétrante
(mokéachafa) ou les rideaux tombent, pour laisser apparaitre la Vérité, nue, mais spécifique
(mochéhada) ; ce processus de transcendance atteint, enfin, son dernier stade de la (Moutala'a)
, ou voiles et spécificités disparaissent completement. La, le 'Arif est spirituellement éteint,
écrasé et annihilé, par la Splendeur de I'Etre (Jawahir T.1, p.p. 160)

Le nombre des voiles au-dessus du Trone Divin se monte a soixante dix mille. Chaque voile
constitue un monde " gorgé " d'anges ; mais, derriere ces voiles se trouve " et-Tawqg el Akhdar
" (le Cerceau Vert), stade terminal de I'Univers des créatures. Outre ce stade, la Plénitude
divine.(Jawahir el Maany T.1 p.p. 42)

Mais le cheikh doit commencer par le commencement, en recherchant un directeur de
conscience qui loriente, lui démontrant, de par sa propre expérience spirituelle, le meilleur
chemin vers Dieu.

La chaine de transmission du Cheikh Sidi Ahmed Tijani, dans son wird est un " sanad " direct,
émanant du Messager d'Allah Sidna Mohammed — qu'il soit béni I- ; il s'agit d'une " réception
"a l'état de veille ; N'empéche qu'il en avait obtenu, auparavant, quelques dhikr, tels " Ahzabs
" (Oraisons) de I'lmam Chéadhili, la " wadhifa " de Zerrouq , " Dalail el Khairat " d'el Jazouli
et " Dawr el A'la " d'Ibn el 'Arabi, qui lui furent transmis a Médine, par son Cheikh
Mohammed Semman. Quant aux " Mosabba'at " ( les dix septains) (1), il enavaitrecu le "



idhn " (autorisation spirituelle), de son cheikh égyptien Mahmoud el Kourdi, autorisé lui-
méme par el Khadir ( Khidr) ; La source primordiale étant, dans toute cette gamme — le flux

mohammadien .D'autres cheikhs, comme " Chadhili ", " Jilani ", " el Khammar " et autres,
eurent pour source directe le Prophéte, malgré les intermédiaires antérieurs (Boghia p.p.272)

Le Cheikh Sidi Ahmed Tijani n'a pas cru devoir léguer la khilafa (la succession spirituelle) a
ses deux fils Mohammed el Kébir et Mohammed el Habib, ni méme le titre de Mogaddam
(delégué pouvant octroyer la Tariga a ceux qui la demandent). Il1a voulu démontrer, par ce
geste éminemment sounnite, que la paternité biologique n'est pas fatalement une preuve de
dignité ; les deux fils du Cheikh, étaient, pourtant, unanimement dignes de l'acces a ce grade
sublime ; Le Cheikh est sciemment conscient de lattitude du Prophete, a I'égard de son beau-
fils Ali Ben Abi Talib, en l'occurrence. Bon nombre de pseudo-soufis s'arrogent, néanmoins,
le droit de léguer leur " magam " a leurs fils, sans tenir compte, de leurs états ou dispositions
spirituels.

Ils'agit d'une haute élection divine. Les prérogatives attachées a I'lmén en général oua un
ordre soufi tel la Tariga tijania, sont réduites a une douzaine (Boghia p.p.277) (bien plus,
d'aprés Sidi Omar el Fouty, dans ses Rimah). Le privilege essentiel est la présence du
Messager d'Allah, lors de " la wadhifa ". Pour ceux qui ne dénient guere la vie effective des
Prophetes et Messagers d'Allah (cachés seulement a nos yeux tels les Anges), le fait n'est
nullement impossible, comme le prouvent maints doctes et imams, qui reconnaissent la
possibilité pour un élu de les voir, a l'état de veille.

Le Cheikh Tijani, ayant atteint le " magam " sublime de Pdle des Pdles, ses adeptes, selon ses
propres propos en suivent carrément, le processus; mais le conditionnement est, tellement,
rigoureux, que la plupart des aspirants ne sont que de simples " fougara ", bien loin du grade
de compagnons, le seul apte a une telle transcendance.

Le grand Wali mauritanien Sidi Mokhtar el Kounti souligne dans son ouvrage (et-Taraig) que
le XI1éme siecle de I'hégire ressemble , de par sa transcendance, au premier siecle ou vivait le
Prophete, par maints aspects, dont l'apparition du " Sceau des Saints ", durant ce siécle. Cette
prééminence ne concerne guere les trois premiers siecles dont la primauté exclusive est
affirmée par un hadith ; " ma communauté est telle — dit le Prophéte — une pluie dont on ne
saurait préférer la premiére précipitationa la derniere " (er-Rimah T.2 p.p.13)

Le "Khatmel magamat " (le sceau des étapes) n'est pas le propre du " Sceau des Saints "
(khatmel awlya). Il peut étre atteint par d'autres p6les (aqtab) dont le nombre est pourtant
restreint. Seul le P6le parfait en est doté, quand il parvient, dans sa transcendance, a I'étape
ultime de la " gotbanya " ; Ia, la théophanie (manifestation de la Divinité d'Allah) apparait
dans toute la réalité de Sa magnificence (Jawahir T.2 p.p.28)

Le Cheikh Sidi Ahmed Tijanidit, un jour, en présence de son disciple Sidi Mohammed el
Ghali : "Celui qui m'aime, pour I'amour d'Allah et de Son Messager, est "béni ", mais celui
qui m'aime pour une raison quelconque, je ne suis qu'un homme vulgaire ". Sidi el Ghali
s'empressa, alors, de baiser les pieds du Cheikh, au moment ou il était distrait, en lui re ndant
hommage, lui, dont les vrais compagnons se prévalent sur les pdles(er-Rimah,el Fouty T.2

p.p. 44).

Les gens sont tous, animés, par l'amour pour le " Saint élu ", mais, le fond de la Sagesse
spirituelle, est que vous soyez vous-mémes, un objet d'amour pour cet " Elu ". La " bassira "
(I'eeil de la conscience) n'est " ouverte " pour tout un chacun, que si elle est ranimée par le flux
animateur de celle du Maitre. 11 ne suffit guére de sceller " verbalement " toute relation avec le
Cheikh et de croire, intérieurementasa " mechiakha " (maitrise) ; ton véritable Cheikh est



celui dont l'attrait bouleverse ton cceur, maitrise ton esprit ; et va, au profond de toi-méme,
par son regard enveloppant et sa " himma " étreignante. (Jawahir. T.I p.p.110).

Ne demande guére au Cheikh de t'avoir en son cceur, mais demande bien, en toi- méme, que la
personne du Cheikh remplisse le tien ; autant son image enveloppe ton for intérieur, autant il
mémorise la tienne ; c'est, 13, le premier pas dans le processus comportementiel de l'initié ™
(Ibn'Ata lllah, dans ses Sages Adages (rapporté par Jawahir el Maény, T.Ip.p.121)

C'est par le biais de cette subtile liaison esotérique que la transcendance retrouve son libre
acces. C'est le critere de différence entre un vrai et un pseudo-soufi.

Le grand docte Ahmed Ben Mobarak, rapporte de son Cheikh Abdelaziz Ben Mess'oud ed-
Debbagh, dans " el Ibriz " qu'il arrive qu'une personne ait réputation de saint, que des gens
voient leurs veeux exaucés par son intercession aupres d'Allah, alors qu'elle est dépourvue de
toute sainteté ; les désirs de ses gens sont effectivement réalisés, grace a la médiation des "
Ahl et-Atasarrof " (2) qui imprégnent la personne d'un caché apparent de sainteté, dans le but
de rassembler autour d'elle, les " hommes ténébreux " (er-Riméh, el Fouty T.I p.p. 103)

1) strophe de sept vers ou tous autres éléments

2) Ce sont les Ashab al-Nawba ou " gens du tour de leur rdle ", chargés de la gestion du
Monde.

X . PROCESSUS D'UN SONGE PREMONITOIRE

Les songes visionnés par 'homme, en état de sommeil, ne sont que des représentations de
lesprit, congues par le cceur et fagonnées par 1'Ange, auquel est confié cette mission. L'image
créeée par I'imagination est une reproduction de l'objet percu, le role de I'Ange charge, a cet
effet, est de donner a cette perception une forme dont la veracité dépend de la pureté du ™
visionnaire " ; autant celui-ciest prés de Dieu, par sa crainte pieuse, autant le songe est
véridique, car l'image ainsi reproduite est extraite de la science infuse, que I'Ange esta méme
d'ensonder les secrets. Le songe prémonitoire s'avere ,alors, dans toute sa véracité, a I'état de
veille (Jawahir T.2 p.p.46)

Xl . LE TEMPS

Le "'Aned-daim " (I'Instant permanent) chez les 'Arif (les connaisseurs) est la continuité
permanente de la Présence Sacrée ; c'est en lui que s'intégre la notion du Temps, Eternel pour
ce qui est perpétuel et contingent pour ce qui ne I'est pas. La réalité des deux est une ;
lexemple en est I'existence pérenne de cette Présence Sacrée, quiest I'essence méme de la
temporéité, source du Temps, dans ses états antérieur et postérieur. Le Temps est un Attribut
du Réel (oudu Vrai), exprimé sous son étiquette de subsistance. C'est, pour cela, que sa
contingence est symbolisée par ses partitions horaires, mensuelles, annuelles et séculaires
(Jawahir T.2 p.p.93)

XIl. FOI ET PECHES

Chez les Peuples antiques, il n'y avait guere de mécréance, avant l'avenement de Noé ;
N'empéche qu'il y eut, avant lui, une multitude de prop hétes, envoyés par Allah, uniquement
pour redresser et réinstaurer les jugements de Dieu ; Malgré leur foiet leur croyance en Dieu,
ces Peuples étaient ,ainsi, punis, pour avoir enfreint les ordres divins (Jawahir, T.2 p.p. 54)

AURELIE, EPOUSE DE SIDI AHMED AMMAR



Le mariage du Sidi Ahmed , petit-fils du Cheikh Tijani, avec la jeune Aurélie, était la
résultante d'un amour, humainement échangé entre un oriental et une occidentale ; phénomene
naturel, a I'encontre de tout complexe confessionnel ou ethnique. 11s'agit donc d'une union
nuptiale, légitimée aussibien, par I'lslam que par la Iégislation mondiale. Le contrat de
mariage fut élaboré par Iéminent jurisconsulte du Rite Hanafite, Bougendoura, suite a
l'adoption spontanée et volontaire de la religion abrahamique mohammadienne par la jeune
citoyenne francaise Aurélie ; le jeune Sidi Ammar était, alors, agé de seize ans, quand il fut
éloigne en France, loin de son village natal Ain Maadi , fiefde la famille Tijanie, comme le
fut son grand pere le Cheikh Si Ahmed Tijani. Prés de deux siécles de l'histoire d'Ain Maadi
sont déeja passés — souligne le capitaine francais Martin - sous la souveraineté du Royaume
marocain. Le jeune Cheérif, en tant que citoyen marocain , était ainsi mal coté, atrocement épié
et obsédé, incarcéré dans un camp surveillé, en France . C'est la ou il put rencontrer la jeune
francaise et tisser, avec elle, une esquisse lyrigque innocente qui n'a rien d'illicite. Néanmoins,
cette union si humaine, fut I'occasion, d'un dénigrement systématique ou une certaine
confusion, alimentée a dessein , a été doublement exploitée, pour démontrer au profane que le
jeune Ahmed Tijani, inhumé en Algérie, ne fut autre que le Cheikh Ahmed Tijani, chefde la
grande Confrérie de Fés.

Tout un scénario a été élaboré, pour romancer politiquement, le phénomene, dans le contexte
du difféerend factice (Maroc-Algérie)

Le cineaste G.P. Salvy a élaboré le scénario d'un film qu'il comptait tourner, en dépeignant les
péripéties de la vie d'Aurélie Tijania, devenue I'épouse de Si Ahmed Ammar, petit-fils du
grand maitre Si Ahmed Tijani, fondateur de la confrérie.

Le scénario présente Si Ahmed Ammar comme fils de Sidi Mohammed Seghir et petit-fils de
Sidi Mohammed Habib, c'est-a-dire l'arriere petit-fils du grand cheikh Sidi Ahmed Tijani. Or,
Si Ahmed Ammar, héros du film, est plutot le fils de Si Mohammed Habib (décédé en 1269 h
/1852 ap.J.) ; son fils Si Allal (appelé Ali dans le scénario) est mort en 1338 h/1919 ap.J.
Quant a Si Mohammed Seghir, intercalé entre Sidi Ahmed Ammar et Sidi Mohammed Habib,
comme pere du premier, n'est que le fils de Sidi Bachir (décédé en 1317 h/ 1899 ap.J. ), c'est-
a-dire le neveu de Sidi Ahmed Ammar.

Pour éviter toute confusion entre les deux homonymes (les deux Ahmed étant tous deux fils
de Mohammed), il suffit de désigner le premier par son pseudonyme Ammar, dés le début.

Ilesta noter que le scénario est correctement congu, bien gu'entaché d'anicroches et de
contre-vérités, qu'un roman historique doit éviter.

Il est vrai que tout scénario, pour étre agrémenté, doit étre quelque peu romancé ; mais,
lauteur doit s'ingénier a ne pas s'éloigner de la réalité historique, surtout, qu'il s'agit en
loccurrence, de faits importants dont tout contre-sens provoquerait une malheureuse réaction
des Tijani, de par le monde. Certains éléments sont, certes, d'autant plus graves gqu'ils sont
excentriques et anachroniques.

Nous pouvons citer, en premier lieu, le cas du grand saint, Sidi El Bachir, taxé d'alcoolisme et
présenté comme buveur de cognac (p.p. 215 et 219)

Ensuite, Sidi Ahmed, héros du film, est qualifié de negre (p.p.15), ayant un teint noir (p.p.6),
trés noir (p.p.46), noir comme du charbon (p.p.18).

Or, Sidi Ahmed avait, plutét, un teint brun virant au blanc, comme tout Algérien, vivanta Ain
Maadi, sise dans les hautes plaines de I'Atlas, au Sud du Djebel Amour, tout en dehors du
désert.



La couleur de la peau ne crée, chez les musulmans d'Algérie et d'ailleurs, aucun complexe ;
mais la contre-Vérité est une insulte a un pays méditerranéen comme I'Algérie.

Y'aurait-il un choix préalable du personnage qui allait représenter le chérif, dans le film ? le
soi-disant teint noir du chérif n'aurait- il pas été facticement calqué sur celuide lacteur qui le
symbolise ?

En page 26, le scénario ose souligner que " le Coran autorise I'époux a avoir autant de femmes
qu'il peut en " nourrir "'. Nous n'avons pas besoin de nous étendre sur ce point, car la
législation islamique, est bien claire, en l'occurrence.

D'autre part, Sidi Ahmed Ammar aurait, en guise de demande de la main d'Aurélie, exprimé
I'idée de l'acheter, par euphémisme, sachant bien, en son fond, que cette dot n'est guére
considérée comme le prix d'achat de la fiancée, telle un simple bétail (p.p.16). Cette idée
excentrique n'a jamais effleuré I'esprit d'un musulman.

D'autres non-sens, insérés dans le scénario, paraissent moins graves ; nous en citons quelques
uns :

1) Le fait de considérer Si Ahmed Ammar comme un prince (administrant une principauté) ou
un seigneur (dominant un fief), alors qu'il s'agit d'un simple chef religieux , comme tant
d'autres, dans les villes maghrébines.

2) Le fait d'asseoir la succession du khilafa sur le choix fait par les sages de la Confrérie, alors
que l'ainé de la famille est obligatoirement élu, sauf empéchements majeurs.

3) Le fait de considérer la femme comme membre éventuel dans le corps des sages, alors
guelle enest légalement exclue.

4) Le scénario croit devoir enjoliver exotiqguement llambiance du petit mausolée d'Ain Maadi,
en envisageant un arganier implanté, aux alentours, alors que cet arbre n'existe, au Maghreb,
quau sud du Maroc, notamment & Haha (région de Mogador).

5) Enfin, une expression, répétée jadis par les colons de la Mitija : " 'Ouribet khouribet *.

Dans le contexte, ce contre-sens est incohérent et incompréhensible ; le sens de I'adage, ayant
I'encontre des arabes rustiques destructeurs, parmi les Beni Hilal et Beni Soleim, qui avaient
envahi (Ifrigia), c'est-a-dire la Tunisie et une partie de I'Algérie, au V eme siecle de I'hégire
(X1 éme de l'ere chrétienne).

Leur passage au Maghreb a été des plus subversifs, incitant I'historien maghrébin, a en
ressentir amérement l'effet néfaste. Les premiers colons francais en Algérie, voulaient
certainement dire, par la, que toute terre algérienne est vouée a étre mal entretenue, tant
guelle demeure entre les mains des Arabes. C'est le Slogan des colonialistes !

L'histoire d'Aurélie Tijania est, certes, un véritable et respectable récit historique. Une
chronologie sérieuse impose un minimum de véracité.
REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN ARABE

- Mohammed Larbi Ben Sayah, " Boghiat el Moustafid fi charhi moniat el Mourid " ( But de
celui qui cherche a tirer profit du Commentaire du Désir de l'initié), ed. Caire, 1304 h/ 1886



ap.J., 2éme éd. Dar el Jil , Beirout, 1961

-Ibnel Mechri

1) el Jami'

2) " Rawd el Mouhibb el Fany " (Bibliotheque Générale, 2028)

3)- Yaqoutat el Mohtdj (Bibliotheque génerale, 2447)

- Ahmed Mekki Benabdellah " Boulough el Amany " ( Bibliotheque générale 262 / 2462)

- Taib Ben Ahmed Ben Hachem " el Faid er-Rabbani "', imprimerie hassanienne , Caire, 1909

- Mohammed Ben el Mechri Sbaiy Chengity " Managib et- Tijani " (Bibliothéque
Hassanienne de Rabat n° 1354)

- Ibrahim Niass

4) " Kachif el-1ltibas ", éd. Casa

5) " El Bayane wa et-Tabiyne " Ahmed Chengiti, " el'Adb el Yamany " (Bibliotheque
Générale 2135) Idriss Laragi, " Le figh de la Tariga " (polycopié) Abderrahman Ben Ahmed
Ben Taleb " Saif et-Tijania " Mohammed el Hafidh et-Tijani, Revue " Tariq el Hagq " (Voie
de la Vérite), Caire Abou Bekr 'Atiq (nigérien), (Ithafel Ikhwa) Haj Hossein el Ifrani.

6) el Ajwiba el Qechchachia

7) le figh de la Tariga (quatre épitres, manuscrits de la zaouiya de Fes)

- Abdellah Niass, " I'lam en-Nass "

- Zayani, "et-Torjomana el Kobra ", Caire Hassan Ibrahim

- Hassan, recteur de I'Université d'Assio(t, Egypte, I'lslamen Afrique , Role de la Tijania
dans I'expansion de l'lslam (p.p.44)

- Hajouji, Alem de Demnat, Plus d'une dizaine d'ouvrages sur la Tariga, catalogués dans la
Bibliotheque de la famille & Demnét :

8) el Ithaf : biographie de centaines de Tijanis (huit vol.)

9) Deux tomes sur la biographie du Fgih Akensous et de Sidi Larbi Ben Sayah

10) "Fathel'Allam ", (biographie de cing cents Uléma de la Tariga)

- Hajoui Mohammed, ministre de la Justice, sans le Protectorat (el Fikr es-Sami), éd. En-
Nahda, Tunis,2éme éd. " el Matbaa el Jadida " (Imprimerie Nouwelle) , Fes.

- Ahmed Zarrouq de Taza ( inhumé en Libye) ; censeur des soufis et promoteur de l'école
zarrougia, au Maroc. Ses ouvrages constituent, depuis le XIl1 éme siécle des auto-critiques du
Soufisme et une assise du salafisme mohammadien, proné par Cheikh Sidi Ahmed Tijani, au
XIXeme siécle.

Voici la liste de certains de ces ouvrages:

- Ali Ben Mohammed ed-Dakhil Allah, "et-Tijania ", Ryad, 1983

- Mohammed Ben Abdel Kader el Jazairy, " Tohfat ez-zair ', Beirout, 1964

- Abdelkarim el 'Attar : Histoire de la Tariga tijania en Egypte, Caire

- Auto-biographie, manuscrits n°471 ( Bibliotheque générale de Rabat)

- Avis et conseils adéquats sur I'hérésie, Répliques aux hérétiques, Zeitouna Il1, 49

- Potentiel de I'Initié ( 100 chapitres sur les hérésies des Fougara soufis), manuscrits de la
Bibliothéque générale n°1534 ; Bibliothéque de Tétouan n°519 ; Escurial 156
- Cadeau pour l'Initié, Bibliothéque de Tétouan (452-871)

- Sermons éthiques et subtilités du Tasawwof, manuscrits de la Bibliotheque Générale n°145 ;
Bibliotheque de Tétouan n° 520 ; Alger n° 916 ; Zeitouna 111,172 . Interprétation par el
Kharroubi, Bibliotheque Générale n°2201 et 206 (59p.p.)



Particularités des Noms de Dieu, Bibliotheque Générale n° 952 ; Bibliotheque de Tétouan n°
826 ; Zeitouna 111, 158. Commentaire sur le poeme " Noms de Dieu " par Mohammed
Dimiati, Bibliotheque Générale n° 506-1670 ; Bibliotheque de Tétouan, n° 826 ; Vatican n°
362- 1254-1359 ; Alger n°751.

Aide de I'Initié dans le chemin de I'lllumination et de la stabilisation morale, (Bibliotheque
Générale n° 1041-1254 ; bibliotheque de Tétouan n° 452)

Commentaires au nombre de trente six des " Hikams ", Bibliotheque Générale 2175 ,
(145p.p.) ; Bibliotheque de Tétouan n° 278 ; Bibliothéque hassanienne de Rabat n° 2116

- L'Epiphanie, Bibliotheque du Vatican n°® 311-2532, Bibliotheque Générale de Tunis 3571 M
14227 M

- Appel aux Fougara , Bibliothéque de Berlin n° 3345
- L'art, Bibliotheque hassanienne n° 1012
- Epitre sur I'Astronomie , Tétouan n° 485

- Traité sur le Droit musulman, Bibliothéque Générale de Rabat n°2129 ; Bibliothéque nat. de
Tunis M 1885.

- Conseila I'Initié Idéal, Bibliotheque Générale de Rabat n° 2259-1299-1602-182-607 ;
Bibliothéque de Tangerlll,15 ; Zeitouna 111,156

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN LANGUES ETRANGERES

- Jamil Abou Nasr, the Tijaniyya,1965 (204 p.p.)

- Amadou Hampaté' B4, Vie et enseignement de Tierno Bokar. Le Sage de Bandiagara,
Cheikh de la Confrérie soufie Tidjaniya, Ed. du Seuil, 1980

- Abdelaziz Benabdellah, Soufisme afro-maghrébin aux XIX éme et XX éme siécles.
Ed.Rabat,1995

- Montet, E : The religions orders of Morocco, Asiatic quartly Review,1902
- Ahmed Zuhur-ed-Din, Mystic tendencies in Islam (224p.p.)

- Marty : Etudes sur I'lslam au Sénégal, voll

- Chodkiewicz, le Sceau des saints,1986 (240 p.p.)

- Lucy, E. Creevy : Ahmed Bamba, London,1979

- Dumont Fernand, l'antésultan ou EI Hadj Omar Tall de Fouta, combattant de la foi,
Africaines Nouvelles Editions.

- Cambell Charles, What is 'Irfan ? an introduction to islamic gnosis

- Needleman Jacob, The Sword of Gnosis ( Seifel 'Irfan), 1974 (464 p.p.)



- Zahan Dominique, Religion, Spiritualité et Pensée Africaine, 1980 (256 p.p.)
- Ziadeh, N.A., Sanusiah, ed. 1968 ( VIII, 148 p.p.)

- Adolphe Faure, Le Tasawwof de I'école ascétique marocaine, in mélanges Louis Massignon,
I, 1957

- Amrous, M., les confréries religieuses et I'lslamisme au Maroc aux XIX éme et XX eme
siecles, These de 3éme cycle, Nanterre, 1986

- P. Brown, le Culte des saints, Son essor et sa fonction dans la chrétienté latine , Paris, Cerf,
1984

- E. Dermenghem, le Culte des saints dans I'lslam maghrébin, Paris, Gallimard Coll. Tel,
1982.

- G. Drague, Esquisse d'histoire religieuse du Maroc (Confréries et Zaouiyas) Peyronnet et
Cie (332 p.p.)

- P.P.Lory, Alchimie et Mystique enterre d'Islam, Lagrasse, Verdier,1989 Daumas M.J.E., le
Sahara Algérien, Paris, 1945

-Maldonado Vazquez, Eduardo, les confréries religieuses au Maroc, ed. Tétouan, 1932 (51
p.p.) Trimingham J.S., Islam in the Sudan, London, 1956

- G. Spillmann, Etude inédite sur les confréries et Zaouiyas du Maroc, in archives du Centre
des Hautes Etudes d' Administration Musulmane

- Voinot, IL

11) Confréries et Zaouias au Maroc, B.S. G.A.O., 1936

12) Les Zaouias de Marrakech et de la région voisine, Royal Géog., Maroc |, 1937
- Weir, T.H., The Sheikh of Morocco in the XV1 century, Edinburg, 1904

- Rinn, L : Marabouts et Khouan, Algiers,1884

- Hesperis 1 (1921) (p.p. 141-159), Essai sur I'histoire des confréries marocaines

- Pritchard, Evans, The Sanusi of Cyrenaica, Oxford, 1949

- Duveyrier, H : la Confrérie musulmane de Sidi Mohammed Ben Ali Senoussi, Paris, 1886
- Despois J. : le Djebel Amour (Algéria), 1956

- Damas, M.J.E. : le Sahara Algérien, 1845

- Ali F. Khushaim ( Zarrouq the soufi), Tripoli, 1976 (218 p.p.)

- R.P.P. Kannengiesser, " Foien la Résurrection, Résurrection de la foi ",éd. Beauchesne,
coll. " Le point théologique 1974



- Willis, Ralf :Reflection on the diffusion of Islam, West Africa in studies, vol I ,
London,1979

- Saleh S. La vie future selon le Coran, Paris Vrin, 1971 (176 p.p.). Etudes Musulmanes (XIII)
- Hamidullah, Traduction du Coran,Club francais du Livre, 1971

- Mohammed Ali es-Sabouny, la Prophétie et les Prophetes. Papeterie Ghazali, 2eme édition
Mekke, 1980.

- Abdel Wahhab en-Nejjar, (Qasas el Anbid), Contes de Prophéetes. Ed. Dar el Fikr,Beyrouth,
1934

- Richard Bell, The introduction of the Qur'an, Edinburgh,1970 Cragg, Kenneth
13) The event of the Qur'an

14) The mind of the Qur'an (Cambridge scholar, 1973)

- The Meaning of the Glorious Koran, Mentor Books (New York)

- Cuperus, W.S., Al-Fatiha dans la pratique religieuse musulmane du Maroc, Leiden Brill,
1973 (188 p.p.)



