Le SOUFISME AFRO-MAGHREBIN
AUX XIXé et XXé& SIECLES
Cap-Tours S.A.

(Rabat, 1995)

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH



TABLE DE MATIERE
Introduction
- Sources du SoufiSme .........cooiiiii e AT
[l- Naissance de I'ésotérisme :
modes et secrets du jailissement des godlts initiatiques ...................oin 23
lll- Transcendance et compendium des vertus ............c.coooiiiiiiiiiiciiie i e, 37

V- L'initié et son comportement ............oooeviiiiei e v 49

V- Fidélité et esprit chevaleresque dumusulman ............ .cocoiiiiiiiiiiiiiiinnnnn, 61
VI- Vertu auditive : heureuse disposition a préter une oreille attentive.................. 73
VII- Différence de golts comme signes distinctifs des rites soufis ...................... 83

VIII- Soufisme salafi ou clés du soufisme

la Tijanya : voie abrahamo-mohammadienne ...... ..., 103



INTRODUCTION

Le grand savant maghrébin, Sidi Larbi Ben sayah a pris, au début de ce siécle hégirien,
I'neureuse initiative d'élaborer une oeuvre magistrale intitulée "Boghiat el Moustafid, en
guise de commentaire au poéme mystique composé par le célebre alem de Chinguit
(Mauritanie). I s'agit d'un compendium, esquisse ou fresque vivante, claire et exhaustive,
assise structurale de la pensée mystique. Nous allons essayer d'analyser les sept chapitres
essentiels qui refletent le souci constant du croyant en quéte d'un comportement idéal,
susceptible d'assurer a I'homme imbu de spiritualité, I'équilibre rationnellement humain entre
la psyché et la matiere. Sidi Larbi s'est ingénié, grace a un esprit prospectif révélateur,
d'introspecter les subconscients, d'élucider les secrets les plus intimes du for intérieur, de
sonder la nature intrinséque de I'Etre, dans sa double quintessence humaine et somato-
psychique. Le dogme lui -méme est disséqué, dans le but d'humaniser l'idéal et d'harmoniser
le couronnement plénier, chez le croyant. Toute la documentation de notre célébre auteur,
procéde d'une expérimentation slre, a partir du terre-a-terre et de la faiblesse de 'homme,
ou réside le secret d'une surhumanité psycho-rationnelle, a toute épreuve. Un des buts
recherchés par [I'éthique soufie dont Sidi Larbi esquisse un grand schéma évocateur, est de
mettre en corrélation les éléments voués a un tiraillement déchirant, dans toute ame,
appelée a émerger, en redressant toute distorsion intruse. Le monde afro-asiatique et surtout
africain est intéressé, en premier lieu, car son conformisme aberrant céde nécessairement la
place, dans un dialogue constructif, aux options discursives dont la valeur doit se vérifier par
son adaptabilité a la vie moderne bien entendue. L'élite afro-asiatique a atteint un stade de
rayonnement intellectuel tel qu'il serait opportun de fructifier ses larges dispositions, pour un
épanouissement spirituel. C'est dans le contexte d'une réédition du patrimoine de I'Islam,
que nous pourrons mettre en exergue le rbéle de la religion, dans la cristallisation de
l'idéalisme transcendant, qui puise sa force et sa vitalité dans cette heureuse équation
humaine : le rationnel et le spirituel. L'idée de I'antagonisme classique de I'esprit et de la
matiére, est, sinon battue en bréche, du moins fortement ébranlée, par suite des travaux
scientifiques qui ont mis en évidence I'unité énergétique du cosmos et la corrélation profonde
entre la physique et la biologie, d'une part et la psychologie d'autre part.

C'est cette superstructure psychologique - que notre auteur cherche a consolider - qui est
I'aboutissement de ce psychisme métamathématique et énergétique subtil, vers lequel
s'oriente la science de demain, bien loin des facteurs - fiction. La raison d'étre d'un tel élan
est le légitime souci d'un libre discernement entre le faux et le vrai ou doit étre éliminé tout
traditionisme irraisonné, en tant que mode éventuel de travestissement de la pensée, qui
s'éloigne de I'équilibre, véritable potentiel intellectuel ou la réalité transcendante s'identifie a
la sagesse.

Nous allons donc parcourir, avec notre éminent auteur, ces phases d'objectivisation de la
personnalité du croyant, doublé, par définition, d'un initi€ mystique, dégagé de tout fatras
extatique ou érémitique, en tant qu'éléments intrus d'un subjectivisme abérrant , allant a
I'encontre de I'lslam salafi et sunnite. Sidi Larbi a eu le grand mérite de dépeindre, avec
bonheur, profondeur, aisance et élégance, des péripéties d'un long itinéraire qui était le
propre exclusif des initiés et que notre éminent Cheikh cherche a vulgariser . Le style
purement philosophique est banni et une heureuse exemplification se substitue, pour
projeter des lumiéres vivantes trés évocatrices, a la portée du simple initié, sinon du simple
croyant. La priere intérieure, est, pour Avicenne, une épuration, une élévation de I'ame qui
conduit le cceur jusqu'a la contemplation de I'Etre Absolu; et, par cette connaissance et cette

intellection et cette science, une béatitude s'épand sur I'ame et I'effusion sainte descend du
Ciel Supérieur, jusqu'en l'intime de I'dme raisonnable.

Cette priére conduit donc I'ame jusqu'au sein de l'intimité du monde, de la domination et des
mondes plus élevés de la Toute Puissance Divine; 'dme humaine raisonnable est apte a
recevoir, par degrés, une communication, toujours plus haute, de cette lumiere du flux
émanateur, dont elle-méme est formée et qui découle en nécessaire surabondance de
I'Essence Divine; c'est la la nature méme de la connaissance mystique chez Ibn Sina. Cette



conception avicennienne de la transcendance de I'étre vers Dieu, trouve une certaine
complémentarité dans la dialectigue apparemment contradictoire d'lbn'Arabi. "Le Dieu
réveélé - dirait le grand gnostique andalous - est un Dieu qui pense et qui ceuvre, qui supporte
les attributs divins et est capable de relations."

La causalisation ou la simple orientation imprimée a I'étre par I'actuation des Noms de Dieu,
constitue un catalyseur essentiel ou les canalisations confluentes n'infirment guére le
principe d'unicité du systéme, dans sa supra-structure, malgré la discordance de certaines
terminologies, des sources d'inspiration secondaires. Dieu nous a ordonné l'usage de tous
moyens de nature a nous aider a réaliser nos voeux. Ce sont des causes ou mobiles a
propriétés déterminantes, étant eux-mémes le effets du Nom qui les actue. Chacun de nos
actes est "mobilisé€", grace a un Attribut dont il est la manifestation théophanique.

La révélation coranique demeure la structure de base chez les deux philosophes qui
représentent respectivement la pensée philosophique et la conception soufie non altérée par
lintellect. Le systéme Avicennien et Hatimien est caractérisé, certes, par une double
dialectique de lumiére et d'amour. Mais, tandis que la pensée d'bn 'Arabi est de
quintessence soufie, celle d'Avicenne "n'aurait pu se saisir, sans le mouvement initial de
mystique naturel qui le traverse". La philosophie d'Avicenne est une philosophie d'influence
musulmane ou le donné coranique devient une base philosophique qui s'unit a certaines
influences hellénistiques, de sorte que la pensée avicennienne ne saurait se comprendre
sans l'lslam.

Le Prophete Mohammed ainsi que les autres Apétres et Messagers de Dieu, ont atteint
I'étape sublime, dans leur ascension vers Dieu. Par le méme processus, quoique limité et
miniaturée, l'initié voit s'ouvrir, devant lui, tous les accés, vers la grande ouverture. L'homme,
dont la vision est voilée, n'est - d'aprés Ibn 'Arabi - qu'un simili-homme; Avicenne s'ingénie a
manier un langage strictement soufi, quand il nous parle de la procession initiatique ou
apostolique. Il rejoint les soufis les plus ,,orthodoxes", en précisant que seul le Prophéte est
apte a pénétrer et vivre I'harmonie secréte qui relie 'homme au Cosmos; cette harmonie que
l'observance des actes religieux tend, sans cesse, a actualiser; les actes cultuels consistent
ou en mouvements comme les priéres rituelles ou en privation de mouvements, comme le
jetne. L'initie, habitué a orienter son intellect, pour recevoir l'illumination des substances
séparées, en viendra, dans le miroir purifié de son ame, a s'élever jusqu'a la compréhension
intime des fondements de la loi religieuse. Il restera, cependant, toujours tributaire du
Prophéte quant au contenu et au détail de chaque acte cultuel; mais, le sage et le saint ne
sont guere dispensés des prescriptions imposées a tous-, quand bien méme son intellect en
arrive a refléter, comme un miroir transparent, les lumiéres du divin, il doit continuer a se
soumettre aux obligations religieuses. L'observance des prescriptions positives de la loi
religieuse, la pratique des actes cultuels, faciliteront au croyant sincére la mise en relation
avec le corps du ciel, la captation de l'influx des sphéres célestes et l'intensification de la
sympathie qui relie le microcosme. C'est la, dans sa double acception philosophique et
mystique, le contexte cosmique des Noms divins, dans leur actuation des mondes.

Dans quelle mesure ces données coincident-elles, sinon avec la Grande Réalité, du moins
avec les réalités transcendantes relatives, c'est-a-dire le processus de relation
Dieu-créature?. Comment réaliser cette relation?. Quel est le r6le des Noms de Dieu ?.
Comment peuvent-ils influer dans "l'idéalisation" des comportements cosmiques de I'homme,
I'hnarmonisation de ses rapports avec ses semblables, I'humanisation de I'‘échelle des
valeurs, dans les sphéres du sensible et du visible ?.

Comment concevoir 'homogénéité psychologique du Monde et de I'hnomme?. Comment,
dans ce contexte, concilier la métaphysique des Noms de Dieu avec ses implications
cosmiques ?. La réalité étant une, en quoi les données de la "Haqiqa (réalité) sont-elles
complémentaires de celles de la -Charia" (loi coranique)? ; autant de questions, autant de
problémes ardus dont les solutions rie seraient que partielles, étant donné le caractére
strictement relatif des investigations humaines ?. Nous voudrions, autant que possible,
limiter, sinon éliminer, certaines subjectivités d'ordre mystique et philosophique susceptibles



de fausser les jugements, de par leur psychisme incontrélé ou leur métaphysisme sans
mesure ?. Pour ne pas sombrer dans ['abstrait, nous allons essayer, de passer en revue,
certaines expériences mystiques récentes, étayées par quelques tests personnels, que nous
soumettrons au double contrdle. du positivisme rigoureux de la "Charia" et du rationalisme
de la science moderne . La science ésotérique est le fruit et le couronnement d'une stricte
application des données exotériques de la Charia. L'observance minutieuse de la loi révélée
et I'alignement sur ses concepts provoqueront indubitablement, chez le croyant, l'illumination
d'un cceur sur lequel viennent se projeter les clartés de la foi. . Cet exotérisme, diment
appliqué, a pour effet certain, la purification d'une part, de I'ame, par élimination des vices et
concrétisation des vertus, et, d'autre part, une sublimation et une luminescence intimes,
dont la fruition spontanée et immédiate, est le jaillissement d'idées concises qui se refletent
sur le miroir poli de I'ame dégagée de toute flétrissure. Suivant un rythme alterné de lumiére
et d'obscurcissement , l'initié réalise nécessairement un certain degré de connaissance,
grace auquel le voile finit par s'estomper, laissant poindre les éclats ou lueurs des Noms de
Dieu! Dans cette transcendance de lumiére, les projections se précisent, "les reflets prennent
forme et I'éclair devient étoile filante". Le chemin de [l'initié est jalonné d'une gamme d'éclats
psychiques de ravissement, d'extase et de dégrisement. Quelques éléments artificiels
peuvent fausser ce processus transcendant; I'alignement sur la révélation coranique et la
tradition prophétique demeurent, d'aprés Ibn 'Arabi - le seul critére différenciant I'état qui doit
en découler, des procédés hypnotiques ou des pouvoirs extra-normaux du Yoga indien ou
autre. En effet, Avicenne n'écarte point, dans I'évolution de l'initié, le perfectionnement de
I'aBme cristallisé par ces pouvoirs : mouvements giratoires rapides, fixation par lceil de
"Chiva" d'un objet brilant ou noir ou tout autre procédé pouvant aider a dégager,
artificiellement, I'ame de son corps et recevoir des illuminations. Certains Mages ou sorciers
parviennent, grace a une pratique de concentration tres poussée, a se détacher de leur
ambiance, en éliminant I'effet des organes sensoriels. Le subconscient réagit, alors, avec
toute la force de ses potentialités distraites par le sensible. Mais, seul l'initié est apte a faire
intervenir son “go0t intuitif*, développé dans I'ambiance luminescente de son ame purifiée.
Voyons donc, comment Sidi Larbi tend a expliciter ces données exotériques.

En parlant de la science infuse ou révélée (qui n'est que le reflet de [lattribut de
I'Omniscience), de la lumiére divine, des étapes de la révélation, il dit :

"la révélation pour I'Apbtre, se traduit, soit par la transmission du "livre Sacré", effectuée par
l'intermédiaire de I'Ange, soit par I'audition du secret, soit par le contact ou I'ordre divin est
"suggére", sans intermédiaire, soit par une insufflation directe qui peut émaner de I'Ange
lu-méme. L'inspiration s'identifie, alors, a une connaissance infuse, sorte de flux dont
I'amplitude est conditionnée par le degré hiérarchique du Messager de Dieu; il existe d'autres
sortes de révélations qui sont :

) Le fruit de contemplation des degrés et des propriétés des Noms et Attributs, provoquant
un divin "flot de lumiéres", sous forme d'inspiration qui décéle des "états de mystéres".

[l) L'avénement d'une idée émanant d'une source supérieure vague et projetant une vive
lumiére sur les contours de certains secrets et prévisions.

I) L'inspiration peut, enfin, s'identifier a une sorte de spéculation sur les nombres cosmiques
et les inférences de I'Attribut ou les propriétés inhérentes aux Noms. L'état prophétique
appelle donc une théophanie qui contraste avec l'extase du mystique. L'aptitude
apostologique est d'une amplitude sans pair.

Selon le célébre El-Jilani Abdelkader, le gnostique, habitué a la grace et aux Attributs de
Beauté, ne saurait résister a I'apparition de la Grandeur de I'Essence. Le grand Maitre
Mystique Sidi Ahmed Et-Tijani spécifie, en commentant cette thése, que seul le "pble parfait”
peut étre le réceptacle de la théophanie de la Réalité de la Magnificence, quand il aura
atteint le degré sublime de cette étape, a savoir le "cachet" ou l'ultime des stades.



La "Boghia" et, notamment, les "Sept Requétes" récapitulent donc les données du "Soufisme
islamique appliqué”, sur le plan d'un exotérisme pragmatique et éclectique. Les autres
sources de base de cette Nouvelle Ecole du XIXé siécle sont :

1) "Jawahir el Maani" (Perles des ldées) du Fassi Sidi Ali Berrada Harazim
2) "el Jami" (Le Compendium du Saharien Sidi Mohammed Bel Mechri)

3) (er-Rimah) (les Lances) du prince soudanais, Omar el Fouti ou Founti (de Fouta-Djalon
(mort en 1845 ap.J./1261 h).

Ce sont la quelques célebres disciples du grand Cheikh Sidi Ahmed Tijani (Décédé en 1814
ap. J.C./1230h), chef de la grande Confrérie, édifiée il y a moins de deux siécles. Se référant
a G.Bonnet Maury, dans son ouvrage "L'Islamisme et le Christianisme en Afrique”, le grand
leader arabe Chakib Arsalane affirme, dans son livre "Le Monde Musulman Contemporain”
(T2 p.398) que I'Afrique aurait été entierement islamisée, sans ce coup porté par la France a
l'influence de la Confrérie Tijanie ... ;" le fait - ajoute-t-il - est comparable a I'élan
d'islamisation de I'Europe, arrété, a Poitiers, par Charles Martel".



CHAPITRE 1
SOURCES du SOUFISME

Le soufisme mohammadien est le compendium des ftraditions du messager d'Allah, irradié
dans l'ambiance prophétique luminescente, dont l'effet initiateur se prolongea, selon le
hadith, durant les trois premiers siécles de I'Hégire. Les compagnons du prophéte, les
suivants du 2éme siécle (Et-Tabiynes) et leurs successeurs, avaient, pour seuls stimulants et
animateurs, les récits encore vivants dans les coeurs des adeptes; mais, passés ces
premiers siécles, l'initié est propulsé dans la masse confuse des traditions ou I'apocryphe, a
l'authenticité douteuse, primait le véridique. Le cheikh Abdelkarim Ibn Hawazine, dit
el-Kocheiry, ne manqua pas de révéler, dans sa Rissala, les secrets de cette mutation : les
croyants, imbus d'un sens ésotérique, lors de ses sources prophétiques, se réfugiaient dans
des liturgies plus ou moins authentiques, issues de la Sunna ou des comportements effectifs
et affectifs du messager d'Allah ; d'ou : pluralisme de "Wirds" et "Wadhifas". Cette phase ou
les rites soufis se multipliaient, dans un certain désarroi et confusion d'esprit, parfois
excentriques, sinon hérétiques, se prolongea jusqu'au Vllle. siécle de I'Hégire, émaillés de
véritables soufis, dont Ibn Machich et son disciple Chadhili (tous deux du Nord du Maroc),
promoteurs de I'Ecole soufie islamique, tant en Orient qu'en Occident.

Les pionniers du soufisme surgirent, alors, a la suite d'une période de décantation, perturbée
par des secousses cahotantes, essayant de promouvoir, dans un esprit critique, les tests
réels d'un soufi agissant et adéquat. L'un de ces éminents précurseurs est AHMED BEN
AHMED BEN MOHAMMED EL-BORNOSI ELFASI, connu, alors, sous le nom de Zarrodq,
originaire de la tribu des Branés, né en 1442 ap.J.C../846H, et mort a Mesréata (Tripoli), en
1493 ap.J.C./899H. Grand jurisconsulte, soufi trés vénéré dans toute I'Afrique - notamment
au Grand Maghreb - il fut unanimement considéré comme le "prévét" (mohtassib) et critique
du Soufisme (mysticisme islamique).

Ses oeuvres, dans toutes les branches des sciences canoniques, avaient enrichi le
patrimoine de l'lslam, par leur diversité et leur profondeur. Plus d'une cinquantaine
d'ouvrages dénotent, chez le Cheikh Zarroliq, grand précurseur et critique implacable des
déviations soufies, une audace sans pair, dans la concrétisation du vrai visage du
"Tassawwéf", devant s'identifier au legs authentique et bien entendu de I'lslam. Cette
symbiose entre les deux tendances a toujours créé une équation harmonieuse alliant deux
antagonismes factices : le spirituel et le temporel.

Le Soufisme salafi, c'est a dire issu des sources de l'lslam, n'est autre chose que I'lslam
lui-méme, dégagé du fatras confus e incohérent.

Les bibliothéques marocaines, tant publiques que privées, conservent en manuscrits la
plupart de ces oeuvres.

Dans une auto-biographie, Zarro(q a essayé d'esquisser comme son contemporain le grand
historien Ibn Khaldoun - une fresque vivante sur les péripéties et vicissitudes de sa vie,
donnant I'exemple le plus éclatant de certains aspects de la vie idéale du vrai Musulman,
empreinte d'un humanisme universel agissant. Les oeuvres de Zarro(q tendent a clarifier la
position de ['lslam, sur deux thémes qui ont toujours été l'objet de tiraillements et de
controverses : a savoir, d'une part, la nature des hérésies qui ne doivent pas s'identifier a
une simple opinion non admise, et, d'autre part, la définition de la vie exemplaire que le bon
Musulman doit mener et qui est, nécessairement, une image de contingences de I'heure,
dans le large contexte des potentialités et des virtualités de I'lslam. Nous citons quelques
spécimens de ces ouvrages :

- Interprétations et commentaires des "Vérités et Affinités" de Mohammed Ben Ahmed
Meqquari, cadi de Fés (mort en 1357 av. J.C./751 H,).



- Avis et conseils adéquats sur I'hérésie (voir son ouvrage "Répligue aux hérétiques",
Zeitouna 111, 49).

- Les innovations hérétiques et la Sounna.

- Potentiel de I'Initié (100 chapitres sur les hérésies des Fougara soufis).
- Le droit musulman et le soufisme

- Sciences des noms

- Epitres sur les jugements, semrmons éthiques et subtilités du Tassawwoéf (se référer au
compendium des "Manafi" de Zarro(q, a Dublin 4130).

- Syncrétisation de la Charia (législation islamique) et hagiqa (réalité ésotérique).
- Epitres sur les jugements, poéme sur les défections de I'dme, commenté par El Kharroubi.

- Particularités des Noms de Dieu B.G. de Rabat (D 952), Tétouan N° (826), Zeitouna (111,
158).

- Aide de I'Initié dans le chemin de l'illumination et de la stabilisation morale.
- Commentaires au nombre de trente six sur les "Hikam" d'lbn 'At& allah.

- Commentaire sur (la Dogmatique Sacrée) d'Al Ghazali.

- 'Epiphanie.

- Appel aux Fougara (Bibl. de Berlin, N° 3345).

Mais, grace a l'esprit encyclopédique de Zarro(iq, d'autres thémes furent I'objet d'épitres ou
de traités dont nous donnons les exemples suivants :

- 'art (bibl. hassanienne de Rabat, N° 10 12).
- Explication de I'Authentique d'Al-Boukhari, Publiée au Caire, Im. Hassan.4 vol. 1975.
- Epitre sur I'Astronomie (Tétouan 485).

- Traité sur le Droit musulman (B.G. Rabat d 2129/B.N. Tunis (M. 1885) ( a propos de I'Epitre
d'lbn Abi Zeid le Kairouanais), Publié au Caire (1332 H./1913 ap. J.C..

- Commentaire du Compendium Juridique de Khalil. - Fihrist.

- Sur la thérapeutique expérimentée ( Zarrolq n'est pas sldrement l'auteur. Bibl. d'Alger
1322)/ Caire VI, 14.

- Conseil a l'initié idéal (B.G. de Rabat D. 2259/D. 1299/D. 1602/D. 182/D.607, Bibl. de
Tanger lll, 15/ Zeitouna ll, 156.

REFERENCES:
e Ibn'Askar, Dawhat en-Nachir p.38/El 'Ayyachi, Rihla T. 1, P.96/T.Il,p.378/Ahmed

Baba, Nail el-ibtihgj, p.71/lbn elQadi.Jadhwat el-igtibas.p.64/ Mohammed el'Arbi
el-Fasi, Mir'at el-Mahasin, p. 192.



e Dorrat el-Hijal, T.l,p.42/el-Kettani, Fihris el Fahéaris T.l., p.341/Chajarat en-nodr,
p.267/

o Ez-Zarkli, el-I'lam, T.l.p.87/ Chadharat ed-Dhahab, T.7,p. 363/E

Ibn Mariem, Al-Bostan, p.45/ es-Sakhawi Ed-daw' el-Lami' T.lI., p.222/ el-Kettani, Salwat
el-Anfas T.lII, p. 183.

Ben Abi Cheneb, Idjaza, p.51/

Brockelmann, ar. litt. TIl., p.253.

Trenga, les Branés in Archives Berbeéres, T.I,p.293 (1915-1916).



CHAPITRE II:
NAISSANCE DE L'ESOTERISME:
MODES ET SECRETS DU

JAILLISSEMENT DES GOUTS INITIATIQUES

Ce chapitre est fondamental dans le processus d'ascension de l'initié. Les contours de tout
comportement subséquent doivent étre délimités avec un soin rigoureux. L'analyse des
étapes a parcourir est le conditionnement psychosomatique de tout progrés adéquat dans la
"voie"; c'est le seul mode permettant de dépasser, avec bonheur, le stade d'ankylose
superficielle, c'est-a-dire la situation dans laquelle le croyant se sent figé, sous le poids de
I'inertie des choses de ce monde. Les acces se libérent, alors, vers le summum de l'esprit
méme des idées et de la quintessence des sciences auxquelles aspire I'homme parfait .
L'initié, en quéte de cette connaissance profondément subtile, se doit, dés le premier pas, de
s'abstenir de tout dénigrement systématique; il n'est, certes, pas encore, en mesure d'en
sonder le pour et le contre; c'est, pourquoi, il doit écarter toute dénégation gratuite, car tout
jugement, pour étre judicieux, doit procéder d'une connaissance approfondie. L'initié est
confronté, au début, avec des propos allusifs trés ambigus et des subtilités qui tranchent
démesurément du normal, pour atteindre, parfois, le surnaturel; y accéder d'emblée
s'identifierait a un acquiescement qui n'est guere le propre d'un esprit qui se respecte et qui
recherche le vrai. Au contraire, le nihilisme ne doit pas étre I'aboutissement d'une attitude par
trop négative. L'initi€ doit donc se contrbler, peser ses options, dominer ses élans
prématurés et demeurer en expectative, le temps qu'il faudrait, entre les deux alternatives. |l
se rendra, bientét, compte que tout préjugé héatif serait - comme dirait Ibn 'Arabi - une
privation, et que les degrés extrémes, dans I'échelle soufie, se situent entre la résignation et
l'acquiescement. C'est ce cheminement échelonné qui fait, donc, l'objet de cette étude
préliminaire. La science, dans ses dimensions islamiques, comporte une double série de
propriétés caractéristiques : I'exotérisme et I'ésotérisme. La science exotérique ou sciences
des phénoménes et actes exclusivement externes, englobe, comme base essentielle, la
science de la Charia, axée sur une premiére source, purement coranique et une deuxiéme
traditionnelle, cristallisée par des faits et des propos authentiquement attribués au Messager,
Apdtre de I'lslam. Les concepts aussi bien cultuels que comportementiels tendent a définir
l'origine du Figh (droit musulman), comme fin extréme que le croyant se doit d'atteindre. Les
branches instrumentales de la science exotérique sont au nombre de douze dont la syntaxe,
la grammaire, la rhétorique, la linguistique etc...

L'ésotérisme est une connaissance psycho-spirituelle qui se dédouble en science éthique
basée sur les principes originels du béhaviorisme social d'une part, et, d'autre part, en
science épiphanique. La premiére partie s'identifie, de par sa nature, a I'effort soutenu en
vue d'assurer une purification du coeur et une éducation de I'ame : C'est, en fait, s'ingénier a
rebuter tous les caractéres ignobles, blamés ou décommandés par le Chraa tels la vaine
gloire, I'estime de soi, le complexe de supériorité, I'amour des éloges et la fierté prétentieuse;
mettre en pratique les données éthiques de la science, c'est réaliser la sublimation des
vertus tels le dévouement, la pureté de lintention, la gratitude, I'endurance, l'ascese, la
crainte pieuse et l'autosuffisance. Dieu n'assure-t-il pas au pratiquant, d'aprés une tradition
du Prophéte -"le legs sdr d'une connaissance des inconnues, comme prime de |'observance
des préceptes révélés?". L'intégrité et la rectitude sont le substrat des caractéres
péremptoires dont l'infraction requiert la pire des damnations.

Cette infrastructure cultuelle, c'est-a-dire cette pratique adéquate sans religiosité excentrique
ni bigotisme aberrant -de la loi canonique- débouche indubitablement sur une seconde étape
: l'ouverture épiphanique, sorte de certitude positive ou luminescence dont les reflets
éclairent le subconscient , grace a une épuration du for intérieur. Cette lueur étincelante
ilumine les recoins de I'ame, par des projections fulgurantes qui font ressortir, sur I'écran
d'une psyché décrassée, I'image d'idées condensées, esquisses d'une foi agissante. L'initié
réalise, alors, la gnose, connaissance ou sagesse de la divination mystique ou science innée



des Noms et Attributs de Dieu; I3, les rideaux se levent, pour dégager les secrets les plus
intimes; le processus d'évolution psycho-spirituelle constitue, ainsi, le minimum d'un
ésotérisme qui se définit par une connaissance représentative des vraies réalités,
exotériquement paralléles a la théologie scolastique ou science dogmatique. L'ésotérisme,
dans sa double structure est, donc, la raison finale et la fruition d'une pratique adéquate des
commandements exotériques. Le croyant, en s'astreignant a la loi islamique, dans ses
limites diment reconnues, en s'alignant strictement sur I'éthique sociale telle gqu'elle est
esquissée dans les sources authentiques, s'illumine le cceur, par insufflation divine des
clartés de la foi. La conscience, grace a cette luminescence, est a méme, alors, d'intercepter
les secrets des sciences et les merveilles de la connaissance. Les contours dogmatiques se
précisent, dans le cadre de la théologie scolastique; une connaissance secréte, spéculative,
émane d'une autre connaissance présentielle, c'est-a-dire qui s'impose sans réalisation de
I'image par l'intellect. Le discursif, ainsi dépassé, est sidéré, car, pleinement immergé dans la
présence englobante d'une appréhension d'évidence immédiate, a priori et innée. Le soufi
n'est dans sa pure nature, qu'un fgih pratiquant inspiré par la bonté divine et qui hérite d'un
legs spontané, un pouvoir de perception directe. Il est, alors, assimilé, sur le plan ésotérique,
aux imams, grands jurisconsultes des rites canoniques; il devient, par conséquent, a méme
de s'arroger le droit de légiférer dans les secrets de la "voie", sans conformisme aveugle, au
méme titre que les grandes autorités de la charia, au niveau exotérique.

Le cachet de la sainteté est, certes, conditionné par l'acceés a ce stade ultime, ou seul est
pris en considération le consensus de la communauté musulmane, faute de texte Iégislatif
coranique ou apostolique. Plus le saint réalise sa pleine sublimation, moins il se sent en
dépendance, car, il puise directement ses connaissances dans les sources mémes utilisées
par les "mojtahidines" ; un véritable initié doit donc, au préalable, exceller, dans les sciences
islamiques, avant de pouvoir légiférer ésotériquement. Tout effort de déduction ou
d'induction juridiques est fonction de cette double connaissance de cause. Les deux voies se
complétent, pour converger vers le réel. Aucune ne peut subsister sans l'autre; la charia est
le seul lien commun avec Dieu. Le grand Imam soufi, Al-Joneid, n'a-t-il pas affirmé que la
science mystique a pour unique fondement le Coran et la Sounna, infirmant et stigmatisant
les prétentions des dénégateurs. C'est la différentiation essentielle avec les promoteurs des
pseudo-régles de Sagesse. Seul le golt intuitif, se cristallisant en expérience initiatrice,
réalise la vérité transcendante (Al-Hagiga). Le Soufisme est la quintessence de la Charia, sa
supra-structure. L'ésotérisme n'est, guere, un sens caché insaisissable comme le prétendent
certains hérétiques. C'est le fruit d'une accommodation du croyant et de son adaptabilité
agissante a I'éthique universelle, code sublime des Messagers de Dieu. Ibn Abd-es-Salam,
Sultan des Uléma et Ghazali, qualifié¢ de "Preuve de l'lslam" sentirent, avec amertume, la
vanité d'appliquer a la réalité un sens unique ou linitiation n'englobe guére la double
connaissance exotérique et ésotérique. Une dialectique sophistique est creuse, car,
purement verbale; une "mystification" superficielle est aussi aberrante. Une mystique
canonisée est seule concluante. Le Fqgih est le fondement de la "voie". Les textes des grands
maitres de la "Tariga" (voie) sont, en l'occurrence, explicites et unanimes. Il s'avere, donc,
que l'avénement du soufisme est fonction d'un conformisme inconditionnel aux sources de
I'lslam et d'un attachement indélébile aux liens sacrés de la foi, deux conditions impératives
et péremptoires, pour une luminescence du subconscient. Mais, dans tout ce processus
d'évolution, la piété demeure I'échelle d'actuation des valeurs et de la transcendance. lbn
Ataa allah a dit, dans ses Sages Adages : "Comment une conscience peut-elle s'illuminer, si
les images des Cosmos se refletent sur son miroir" "Comment l'initié peut-il transcender vers
Dieu, alors qu'il est enchainé dans ses caprices et désirs ?. Comment ose-t-il prétendre
intégrer la Présence de Dieu - qu'il soit exalté!-, alors qu'il n'est pas dégagé des impuretés
de ses indifférences ? Comment aspire-t-il percevoir et sonder les secrétes finesses, s'il ne
se repent guere de ses bénins péchés et négligences ?".

La perception de la gnose ou science des vraies réalités, est le propre de ['initié qui accéde a
I'étape du repentir ferme, sorte de rétractation ou retour a Dieu, doublés d'attrition sincére.
C'est la fruition d'une crainte pieuse qui est le substratum de la foi. La constance dans la
conviction dogmatique et la certitude dans la foi sont I'apanage exclusif d'une connaissance
fonciére. Cette constance et cette fermeté, dans la connaissance sont le propre des
"évolués" dont les esprits sont bien assis - d'aprés Abou Bekr el-Wassiti - dans le secret le



plus intime des mystéres divins. Pour bien s'assurer les aspirations ascensionnelles, ces
évolués s'engagerent résolument, dans le plénum des sciences conceptionnelles, pour
dégager les idées thésaurisées et extraire les perles de la sagesse. L'lmam Ahmed du rite
hanbalite n'a-t-il pas accueilli, avec déférence les propos d'Abi Souleiman, rapportés par son
éminent disciple Ibn Abi Hawari : "Si les ames s'ingénient a rebuter, constamment, les
péchés, elles se voient accorder, par la grace divine, une large latitude d'évoluer dans les
spheres de l'invisible, pour capter, directement, les prodiges de la sagesse théosophale
infuse". Ce sont la des connaissances d'évidence immédiate que Dieu inculque a Ses élus,
atteignant, alors - selon le hadith sacré. Un stade sublime gracieusement inspiré par
I'Omniscience dont la clarté rayonnante éclipse les ténébres. C'est le caractére exclusif de
toute connaissance innée qui ne passe aucunement par la voie des média-discursifs,
grace -dit Ibn 'Arabi une effusion sacro-sainte d'ou est exclus tout processus imaginatif
aberrant. Il ne s'agit guéere la - précise encore Ibn 'Arabi - de simples soufis, mais de I'élite
pure, chez laquelle le caractére supra-rationnel des actuations s'identifie aux qualifications
apostoliqgues. Néanmoins, cette gnose demeure celle appelée "le figh Fi ed-dine" dont le
degré le plus parfait réside dans la capacité initiatrice de revivification et d'orientation, dans
le chemin de Dieu. "La caractéristique de I'ésotérisme - précise Chaarani dans ses Yawakit
(Hyacinthes) - est d'exceller dans la connaissance des moyens astucieux pour
s'accommoder aux directives du Coran et de la Sounna; tandis que les hommes de science
exotérique, se contentent de vous annoncer les commandements du Chraa, sans prendre la
peine de vous montrer la meilleure voie a suivre; tel un médecin qui connait son code
thérapeutique par coeur, en ignorant la méthode appropriée pour guérir le malade.

Un ésotériste est un pédagogue doublé d'un psychiatre capable de diagnostiquer un mal ou
malaise psychique et d'ordonner une médication adéquate; il est, en effet, pleinement
conscient de la nature de certains recoins intimes de la psyché, ainsi que des convenances
dues aux "Présences Divines", c'est-adire aux divers plans d'adaptation de I'étre aux charges
et devoirs canoniques. A chaque plan ses exigences que seul I'ésotérisme déceéle. D'un
exotériste, vous apprenez le code, mais d'un ésotériste, les moyens de bien pratiquer ce
code. Cette excellence de I'ésotérisme dans les options et les actuations cultuelles et
comportementielles, se double, donc, d'une connaissance profonde et exclusive de la gnose
des vraies réalités, c'est-a-dire des sciences divines sur le plan des manifestations
épiphaniques, autrement dit, la vision directe, la vision du Réel dans le contingent, de
I'Absolu dans le relatif, du Créateur dans la créature; d'ou un comportement révérenciel et
compatissant de I'étre (c'est-a-dire humain), vis-a-vis de son semblable, objet d'amour de
I'Etre. C'est la le degré sublime de I'Unicité ou de I'Univocité ou l'unité transcendantale de
I'Etre n'exclut nullement I'existence contingente des étres.

Il est a noter, cependant, que l'approfondissement des sciences islamiques n'est pas une
condition sine qua non, pour accéder a |'ésotérisme. Il y a un minimum de connaissance
nécessaire et suffisant, devant étre concrétisé, chez l'initié, par un atout indispensable dans
toute élaboration touchant le comportement et le culte. Le saint parfait, c'est-a-dire le croyant
fermement attaché a l'esprit de la loi et qui est, en perfectionnement continu dans cette
voie - réalise, par captation épiphanique et inspiration divine gracieuse, une vision
englobante du chrad, dans ses sources, ses applications, ses motivations et ses modes
déductifs. C'est, d'aprés notre Maitre Sidi Ahmed Tijani, le Grand péle, réceptacle du secret
coranique, interprete inspiré de I'nerméneutique spirituelle du Livre Sacré. Connaitre le
Coran par cceur n'est pas absolument nécessaire, pour une exégese ésotérique de la
Révélation. Les Elus de Dieu évoluent dans une stricte observance du Chraa, aussi bien
dans leurs attitudes permissives que restrictives, extérieures ou intérieures. Nous sommes
dans la rigoureuse obligation de les tenir comme tels et de ne se permettre un quelconque
dénigrement qu'en connaissance de cause, c'est-adire , aprés avoir connu leur langage
caché et pesé le pour et le contre de leurs propos. Les propos excentriques émis par un
débutant, en état d'extase, est un signe d'intrusion inopinée dans la voie; "l'initi€", qui en est
l'auteur, perd toute représentativité. Plus l'initié transcende dans la voie, mieux il s'attache a
la loi dont le Péle est protecteur. Point n'est besoin de signaler que la finesse de certaines
conceptions et I'ambiguité de certains propos incitent a plus de pondération, pour éviter les
préjugés ou les jugements hatifs; sauf au cas ou il y aurait infraction flagrante du Coran, de
la Sounna ou du Consensus général de la Oumma (communauté musulmane). Il faut, en



tout cas, se garder de stigmatiser, sans une connaissance intégrale et exhaustive de toutes
les données et de tous les dires des "Moujtahidines". Il est, certes, raisonnable de souscrire
et d'acquiescer a tout ce qu'on a diment admis, sans nier systématiquement ce qu'on n'a pu
saisir. Une certaine envie ou jalousie peut provoquer, parfois, des préjugés-, un attachement
irréfléchi a une dialectique scolastique est de nature a rendre certains jugements plus rigides
et moins coulants. Certaines situations échappent quelquefois aux normes discursives d'une
rationalité abusive, car aucune ligne de démarcation ne détache nettement le physique du
meétaphysique et un certain méta-psychisme tend a mieux orienter la pensée humaine. C'est,
pourquoi, les Soufis recourent, souvent, a des expressions allusives et allégoriques. Tout
verset ou hadith présente - d'aprés I'école ésotérique - un double aspect : introspectif et
externe. "Nous leur montrerons nos signes - affirme le Coran - dans les horizons extérieurs
et dans leur for intérieur". Dieu aurait pu, s'il I'avait voulu, expliciter les versets et les débuts
des sourates qui prétent a diverses interprétations. |l ne I'a pas fait, car il a intégré dans
chaque terme ou caractére divin, des notions scientifiques que seul I'Elu est a méme de
saisir. "Si vous craignez Dieu- affirme encore le Coran - Il vous dotera d'une lumiére (qui
vous permettra de capter le sens intrinséque des choses). Certains "dénigreurs" ou
"négateurs" ne voient souvent pas de bon oeil ces soufis qu'ils considérent, a priori, comme
excentriques et ignorants, parce qu'ils ne se réferent point a un Maitre ou Alem, autorité de
la loi exotérique islamique.

s oublient ou omettent les versets coraniques ou Dieu déclare avoir inculqué a Adam ou a
Khadir, ce qu'ils ignoraient. Cette science (appelée hikma dans le Coran), Dieu I'accorde a
qui Lui plait, sans étre nécessairement un prophéte ou un Messager. Leur habitude de
recueillir la science des voies de leurs maitres ou des ouvrages, les a obnubilés, au point
d'oublier que Dieu est le Maitre de toute I'numanité et que son Omniscience n'est |'objet
d'aucune suspicion, de la part aussi bien des croyants que des mécréants. La spéculation
discursive n'a aucune emprise sur cette connaissance infuse, car elle est d'évidence
immédiate, en dehors de toute marche syllogistique habituelle. Quand Dieu inspire un
instinct méme, il devient infaillible ; ces visions captées par une imagination dégagée de
toute flétrissure, a travers une conscience pure, ne sont pas a la portée du commun des
gens. L'intellect ou raison pure rebute ces visions que ni I'expression ni l'allégorie ne
sauraient dépeindre. C'est un golt intime, fruit d'une expérience mystique exprimée
allusivement par des phénomeénes épiphaniques initiaux, c'est-a-dire des inspirations divines;
le Cheikh Ali Roudhbari a bien dit:

"Cette science qui est la nbtre est une pure allusion, elle s'obscurcit derriére tout voile
d'expression". C'est pourquoi les Soufis ont senti le besoin d'élaborer des signes
conventionnels qu'ils emploient, en présence d'un tiers ou dans leurs oeuvres. C'est, par
compassion pour l'intrus qui serait tenté d'en fausser le sens, de nier ce qu'il n'est pas a
méme de concevoir et de se priver, ainsi, des avantages d'une science qu'il s'ingénie a
ignorer. lbn 'Arabi - cité par Chaarani - a fait remarquer, en l'occurrence, que dans toute
science, une terminologie conventionnelle doit étre inculquée, pour étre comprise par un
nouvel intrus; ce qui n'est pas le cas dans le concert des Soufis ou le nouvel initié n'a pas
besoin d'étre édifié, pour concevoir; il se sent spontanément disposé et apte a saisir le sens
des propos échangés. Nullement dépaysé ni étonné de se retrouver dans une ambiance qu'il
sent étre proprement la sienne - Al Kocheiri a décommandé, dans sa célebre épitre, la
lecture des oeuvres soufies, sans l'aide d'un maitre ou d'un frére chevronné; certains
gnostiques proclament méme la prohibition d'une telle lecture pour les non-initiés et la
transmission des propos soufis a ceux qui n'en ajoutent guére foi; car celui qui décéle le
secret mérite la peine capitale. On pourrait se demander s'il n'était pas plus opportun de se
restreindre et de se refuser, au préalable a toute élaboration dans ce domaine, surtout sur le
plan des fines allusions et des intimités de la trans-conscience; et ce, par compassion pour
ceux qui ne sont pas habilités a saisir ces nuances. Le grand Arif Ali Wafa réplique, en
précisant que Dieu fait rayonner la clarté solaire de par le monde, quoiqu'elle nuise a la vue
des chauves-souris. Le profit est sdr, quelque minime soit le nombre de ceux dont le miroir
reflete I'épuration des consciences et la sublimation des essences; car une codification
thérapeutique, sur le plan psychique, constitue un impératif catégorique.



Y

Nous avons donné libre cours a notre plume, dans ce chapitre initial, pour relancer la
créativitt du coeur, la concentration de l'esprit et la femme intention d'actualisation, en
esquissant de I'ésotérisme une fresque aussi rafraichissante qu'agissante. Il s'agit, certes,
d'une science qui est le reflet éclatant de cette luminescence que Dieu fait rayonner dans le
cceur du croyant, embrasé par une foi ardente. L'utilit¢ et le réconfort d'une telle
connaissance se mesurent - d'aprés le fameux traditionaliste mystique Mohamed Ibn al
Tirmidhi - au degré de stabilisation d'un subconscient illuminé par les reflets du Vrai; le faux
demeure ankylosé dans la pénombre des recoins du coeur. Ces reflets sont les signes de
sublimation de l'idéal inspiré. Pour I'lmam Malik, la science profitable n'est pas fonction des
nombres de recensions; elle est conditionnée par la force de projection luminescente dans la
conscience. La potentialité de cette connaissance est définie, chez Ibn 'Abbad, par le degré
de proximité du croyant , par rapport a son Créateur et de son détachement de I'égoisme :
Cette dualité "tiraillante" constitue le summum du bonheur. D'autres définitions non moins
intéressantes dépeignent les contours et les dimensions de I'ésotérisme. Pour Al-Joneid,
maitre éminent du soufisme sunnite des premiers siécles de l'lslam, c'est la gnose qui
consiste a connaitre Dieu dans sa grandeur et son propre étre dans sa faiblesse, a laquelle
une vie tout entiere mérite d'étre consacrée. Damné - pense Abou el-Hassan Chadhili - est
celui qui ne s'y met pas entierement; alors que pour Ibn 'Abbad, "une persistance dans
I'étude d'autres sciences est inutile sinon nuisible". Le Prophéte Mohammed - que Dieu le
bénisse - a invoqué Dieu contre toute science non profitable. lIbn 'Arabi classifie donc la
science en deux catégories : une science dont on n'a besoin que dans la mesure de nos
exigences temporelles; nous devons nous en astreindre au strict nécessaire, il s'agit des
commandements de la Charia qui doivent se limiter aux impératifs immédiats et aux
contingences de I'heure. Une deuxiéme science, sans limite, est celle afférant a Dieu et a
I'adaptation aux nécessités de l'au-dela. Cela ne minimise en rien la portée de I'éxotérisme et
ne dévalorise guéere le mérite des Ulema, porteurs du flambeau de la Charia. Mais, les
véritables représentants de la loi organique de I'Islam, sont ceux qui réalisent, en une
heureuse symbiose entre la connaissance et l'adaptation au conditionnement de cette
connaissance, c'est-a-dire assurer une synthése éso-éxotérique. Mais, dans ce processus,
tout est relatif, car une gnose et un ésotérisme digne de ce nom ne sont plus de mise dans
les temps que nous vivons, absorbés que nous sommes par les vicissitudes de I'heure. Déja,
Al-Joneid et Sahrawardi proclamaient, depuis des siécles, cette douloureuse réalité ! que
dirions-nous aujourd'hui ?.



CHAPITRE IlI:
COMPENDIUM DES VERTUS ET

TRANSCENDANCE

Ce chapitre a pour objet I'analyse de la nature de I'Ethique chez le soufi et I'esquisse d'un
compendium des vertus qui caractérisent le comportement idéal d'un initié et la
transcendance, devant aboutir a la sublimation de I'acte cultuel et de I'actuation
psycho-spirituelle de la trans-conscience.

Les grands maitres de la gnose considérent I'Ethique comme une assise fonciére de la
morale, d'autant plus qu'elle constitue une sorte de "politesse comportementielle" préalable
qui prime toute qualification moralisante et toute fluctuation agissante, marquant les options
les plus subtiles du mourid. C'est I'aspect sublime dans la voie qui synthétise le processus
transcendental de l'initi€, a travers les éclats et les étapes dont il est le support et le substrat.
L'observance stricte de cette "politesse" éthique est un couronnement plénier de la
transcendance. Toute déviation dans le cheminement initiatique est un biais impardonnable
quel que imperceptible soit-il ! La moindre incartade et I'infime anicroche aboutissent a une
rupture d'équilibre, c'est-a-dire a un transbordement, sinon une véritable déchirure. En effet,
a chaque état ou stade son éthique. Cet ensemble d'actes ou de gestes raffinés, de régles et
usages "policés" sont le propre d'un homme parfait : en étre dépourvu constitue une des
privations les plus irrémissibles. Ce raffinement consiste - d'aprés l'auteur des " Awarif", en
une double éducation, a la fois exotérique et ésotérique. Seul un gnostique policé dans ses
agissements extérieurs et introspectifs, est digne d'une perfectibilité éthique.

Ce code de convenances morales s'élabore en quatre séquences:

I) Celle axée sur la charia, c'est-a-dire un raffinement d'ordre supérieur marqué par la
Providence et divinement inspiré. C'est cette Morale transcendante que Dieu a bien
inculguée au Prophéte et que celui-ci nous a transmise.

Il) Acte de serviabilité ou service religieux consistant en une célébration adéquate de l'office
divin ou servilité révérentielle vis-a-vis du Souverain Supréme. La législation divine, en
l'occurrence, élabore une approche vers le Créateur, sorte de mouvement transcendant vers
Dieu.

Cette séquence est exclusivement divine, tandis que la séquence antérieure, celle de la
charia, comporte a la fois le Droit d0 a Dieu et les droits réservés a Sa créature.

[1) Ethique du vrai, qui consiste a s'adapter aux exigences de la Vérité, par une soumission
irréversible et inconditionnelle aux sentences et directives divines, quel que soit le degré de
I'émetteur. Ainsi, une vérité, imprimée d'une telle vertu, demeure constamment et
valablement agissante. L'acquiescement au vrai est une qualité essentielle chez le 'Arif,
abstraction faite de I'dge ou des contingences sociales de I'agent de transmission.

IV) Ethique de la Réalité qui consiste, au contraire, a se dégager de toute prétention ou
vanité et s'en remettre a Dieu, en lui faisant entiérement confiance, et en se reposant
péremptoirement sur Lui. Cela se réalise par un autocontréle permanent, un effort soutenu
de domination et de méditation et une contemplation révérentieuse des signes de Dieu.
L'éminent 'Arif Abdellah Ibn EI-Moubarak définit cette éthique révérentielle comme la
conscience des dimensions de la psyché. Commentant cette sentence, I'auteur des 'Awarif’
précise bien que I'dame est la source de toutes les méconnaissances et les ignorances. Se
connaitre soi-méme, c'est se réaliser, grace a un flot d'inspirations luminescentes. La
tradition ne rapporte-t-elle pas que celui qui est conscient de soi est apte a connaitre Dieu ?
Etre conscient - affime En-Nawawi dans ses Fatawi - de sa faiblesse, de son dénuement et
de sa servilité, c'est apprécier, avec justesse, 'Omnipotence, la Suzeraineté et la Perception



absolue, dans le cadre des Attributs Divins. Deux autres acceptions de ce hadith sont
rapportées par Abou Al Abbas El Murci : d'une part, une auto-conscience, c'est-a-dire une
profonde conscience de soi qui fait transcender l'initié¢ vers la connaissance de Dieu; et,
d'autre part, une gnose, ou une sublime conscience de I'Etre, source d'une connaissance
d'ordre secondaire, ou de son propre étre. La premiére version concerne les initiés normaux,
ceux qui ont parcouru les étapes mystiques normales et la seconde, les attirés, autrement dit
les aliénés élus par Dieu et qui transcendent spontanément, sans effort personnel ni
souffrance, ni peine. Abou Talib el Mekki donne, dans son célébre ouvrage "Qolt El Qololb"
(Nutrition des cceurs) - qui est le code des Soufis - une troisiéme version, plus explicite, a
savoir : si tu te connais toi-méme, et tes propres qualifications devant marquer tes relations
avec tes semblables, rebutant, ainsi, toute opposition et toute critique a ton encontre, tu
seras amené a mieux connaitre Dieu et ses Attributs et a observer le rigoureux devoir de
bien agréer Son destin et de te comporter envers Lui de la méme maniére que tu désires voir
les gens se comporter envers toi.

Ces trois versions se complétent et convergent vers le but recherché; dans la synthése de
toutes ces recensions, Es-Souyouti corroboré par Nawawi dans ses Fatawi - fait remarquer
que ce Hadith n'est pas authentique. C'est un adage attribué par EzZarkachi et Samani a
Yahia Ibn Mo'adh-Er-Razi. L'Ethique ..policée" fait ainsi I'objet, d'une multitude de définitions.
Les uns comme Ibn Ataa lllah y voient l'obligation de s'astreindre a ce qui est bon, optant
constamment, pour le mieux , dans son cheminement vers Dieu. Dans ses états, a la fois
statiques et énergétiques, l'initié réalise, alors, I'optimum. Pour d'autres, il s'agit de s'ingénier
a policer ses agissements, en s'adaptant exotériquement a la Charia et ésotériquement a la
Hagiga (Réalité), recevant révérentiellement et de bon cceur, tout ce qui vient de Dieu,
comme le meilleur des biens a réaliser; les maux eux-mémes sont considérés comme des
bienfaits, étant infimes par rapport a d'autres éventuels plus graves et constituant des primes
anticipées, pour le croyant. C'est dans cette vision du bien-étre, dans les malchances, du
bonheur dans le malheur ou réside le summum des accommodations éthiques. Le grand
gnostique Abderrahmane Ben Mohammed Al-Fassi rapporte le point de vue avancé, a
propos du verset coranique : "Il (Dieu) vous a dotés de Ses biens apparents et internes", par
le fameux exégeéete Ibn 'Abbas qui précise que toute délectation matérielle constitue un
bienfait exotérique; tandis que les calamités s'abattant sur l'initié sont, sur le plan ésotérique,
des touches divines, initiatrices de bonheur. La nature de toute "politesse" mystique réside,
donc, selon ces diverses approches - dans une condition, tendant a assurer au Mourid une
perfectibilité des rapports, le liant, d'une part a son Seigneur et, d'autre part, au monde
angélique et apostolique, ainsi qu'a tout le genre humain, quelles qu'en soient les catégories
et les espéces. Si on s'ingéniait, alors, a analyser ces données, I'éthique "policée" sublime se
réduirait - d'aprés Ibn 'Arabi - a deux versions que I'éminent auteur des (Jawahir el-Maani)
(Perles des Idées) raméne a une seule : une symbiose juridico- spirituelle concrétisée par
des actes surérogatoires et des actuations destinées a sublimer tout état comportementiel, et
ce, dans un contexte de servilité révérencielle a la Souveraine Magnificence. Cette finalité ne
saurait se réaliser pleinement chez l'initié qui demeure assujetti a certaines meeurs vulgaires,
I'éloignant de la Présence Englobante. Le profane croit bien faire, mais l'initié, en éludant
toute tentation de ce genre, doit trier rigoureusement ses options, pour s'aligner
strictement - comme l'exige le Cheikh Tijani - sur les normes de la Charia et les préceptes de
la Tradition prophétique. Toutes les vertus et convenances émanent, au fond, d'une
'caractérisation" innée, actuée par la grace divine, en dehors de toute potentialité humaine.
L'initié est hautement inspiré par une insufflation luminescente de ['Omnipotent,
adéquatement qualifi¢ par la Sagesse Théosophale, pour s'adapter a ['Ethique
transcendantale, a travers un effort soutenu d'éducation, de mortification et de purification.
Cette qualification git virtuellement, en puissance, tel un nucleus générateur de vitalité
formelle. C'est par un traitement et une initiation appropriés que le feu jaillit du briquet et le
palmier-dattier du noyau. L'ame, réceptacle du bien et du mal, est fagonnée par une
acculturation, grace a laquelle une épuration psychique se double d'une "moralisation"
discursive, d'ou jaillit, spontanément une éthique "policée". La prédisposition au changement
caractériel chez 'homme est une preuve de perfectibilité de sa nature. Ce concept n'est
guére infirmé par I'exégése herméneutique aberrante du verset coranique qui dit : "Pas de
changement dans la création de Dieu" ou par l'interprétation superficielle du Hadith affirmant
que Dieu a imprimé une forme définitive a quatre des éléments primordiaux, chez 'homme,



dont la structure matérielle et le caractére moral. Dieu n'a-t-il pas dit, en parlant de I'ame :
"Comme il I'a bien modelée, en lui inspirant son libertinage et sa piété; heureux celui qui la
purifie ! Mais, celui qui la corrompt est perdu" (Sourate du Chams (Soleil), verset 8). D'ou la
nécessité d'un éducateur et d'un guide de conscience, tel le cheikh, par rapport au Mourid,
c'est-a-dire le Maitre qui aide son disciple a formaliser les virtualités qui existent en
puissance. C'est pourquoi, I'éducation est axée, dans notre "voie", sur une certaine liturgie
de la Tariqa, substrat de toute initiation, conditionnée par une gamme de litanies dont le
dhikr fonctionnel quotidien (= Wadhifa), la récitation hebdomadaire du Nom d'Allah.
L'observance des cing Priéres demeure la condition sine qua non, surérogatoirement
soutenue par Es-salat ala en-Nabi", invocation de Dieu, pour le salut et la bénédiction du
Prophéte. Ces actes cultuels doivent étre, accomplis, en pleine confiance dans la pure grace
divine, sans mortification, ni effort soutenu dans l'ascése. Notre voie est effectivement
esquissée et ordonnancée par son promoteur apostolique, seigneur et suzerain existentiel,
source substantielle des étres, sublime caution, médiateur agréé de Dieu et unique initiateur.

Le fait que notre Tariqa est dégagée de tout engagement érémitique et isolement du monde,
est une marque d'originalité, tel I'lslam dans sa phase initiale ou le catalyseur essentiel
résidait dans la conformation ésotérique de I'dme et la structuration d'un sentiment plénier de
gratitude envers le Pourvoyeur Supréme.

Trois siécles aprés I'avenement de la Prophétie mohammadienne, tout cheminement
transcendantal devait impliquer, sans I'impulsion d'exigences conjoncturelles, un surcroit de
mortification de la chair et des passions, de souffrance, d'endurance et de privation.

Deux options opposées qui impriment, respectivement, une procession préalable du cosur ou
une démarche strictement corporelle. Point n'est besoin de signaler, dans ce cas,
I'excellence d'une adhésion psycho-spirituelle, véritable élan du coeur, sur tout mécanisme
purement somatique. Il s'agit, spécifiquement, d'assurer un équilibre adéquat des pulsations
spirituelles, en adhérant, sans bigotisme ou resserrement outrancier, traduit par une
indélicatesse alimentaire ou vestimentaire. C'est la un échelonnement transcendant des
états d'ame, rigoureusement aligné sur un béhaviorisme authentique, qui ne refuse guére
une impulsion introspective controlée, dégagée de tous caprices fantastiques ou sautes
d'’humeur excentriques. C'est |'atout approprié pour éliminer de la psyché tous fatras
capricieux et lui imprimer une luminescence épuratoire. Tout dépassement excessif des
limites Iégales est décommandé par le Chraa. Cette ligne de démarcation s'esquisse par une
disposition spontanée a obéir et a se soumettre, sans trop - dirait Ibn 'Abbad - de réserves
restrictives, mouvements d'austérité abusive ou rigueur puritaine. Les fluctuations de la
conscience constituent le ressort foncier de toute ouverture concrétisée par une ferme
intention, une forte créativité et concentration du coeur. Maints initi€és ont opté, dans leurs
errements, pour I'ascése excessive, négligeant le facteur préjudiciel en I'occurrence, a savoir
une dépuration préalable a toute intimité introspective, Tout excés se traduit, en fin de
compte, par un déréglement de lintellect, un déséquilibre psychique et des troubles
somatiques. Cette excentricité dénote une méconnaissance flagrante de la Sounna et de la
pratique universelle de la Oumma (communauté). Chaque systéme a ses inférences ; les
flashs épiphaniques de I'un sont impromptus se déclenchant au moment ou on s'y attend le
moins ; les accés sont alors, libérés, les ouvertures dégagées, grace a une luminance
projetée par I'élan naturel, spontané et sincére du croyant. Le cceur s'épanouit, sous
I'neureuse impulsion d'un flux théophanique et d'une effusion sacro-sainte. La résultante se
cristallise en une certitude positive suréminente. Les optimums de ce processus ne
s'opposent nullement a certaines accommodations cultuelles appropriées tels l'isolement
érémitique, la cure de silence et la retraite spirituelle. La tradition authentique corrobore toute
pratique non susceptible d'enfreindre les impératifs catégoriques de la loi sociale islamique.
Selon le Cheikh Tijani, dans son analyse des mobiles d'une certaine difficulté d'insoumission
de linité a l'ordre divin et des quelques incartades impertinentes qui marquent ses
agissements; ces déviations sont I'aboutissement fatal d'une auto-négligence, c'est-a-dire
d'un laisser-aller capricieux incontrblé.



Le redressement d'un tort quelconque et I'équilibration d'une psychose nécessitent une
actuation mortifiante immédiate, suivie de retraite spirituelle, de cure diététique, de
concentration liturgique, loin de toutes motivations temporelles ou d'irrésolution. C'est en
s'adaptant a la tradition apostolique et en s'ingéniant a dématérialiser les actes volitifs, que
I'initié épure les élans de sa trans-conscience. Le Cheikh n'est qu'un directeur de conscience
qui initie et oriente. Toute transmutation demeure I'ceuvre exclusive de I'Omnipotent. Dans
un autre mémoire, le Cheikh, définissant les obstacles qui empéchent ou compromettent les
réalisations de l'au-dela, cite, entre autres mobiles, le penchant du mourid vers les loisirs, les
agréments et les plaisirs, croyant atteindre, sans peine, le stade gnostique. Si l'initié a la
ferme conviction que toute connaissance mystique n'est que la fruition d'un déploiement
régulier d'activités, il redoublera d'ardeur, en brdlant les étapes et en se détachant de ce qui
est vain et futile. Toute défection ou défaillance constitue une épreuve d'empéchement; car
l'ordre divin ne souffre guére d'infirmation dans les relations de cause a effet, concept
péremptoire dans les enchainements rationnels de notre Monde. Une pleine clarté solaire
est fonction d'une dispersion totale des nuages; les éclats d'une vive luminescence ne
sauraient jaillir qu'au sein d'un cceur dégagé des velléités mondaines et des virtualités
cosmiques, une image virtuelle ne peut, en effet, se projeter sur I'écran d'une conscience
impure. Les caprices, qui assaillent le for intérieur, provoquent des troubles psychiques qui
obnubilent et éloignent de la Présence Sacro-Sainte. Seul l'avénement de la grande
ouverture élimine les perturbations de I'ame, par le flux lumineux de la gnose, sublime
connaissance de Dieu. Une incidence ténébreuse, suscitée par une déviation ou une
incartade quelconque, affecte la clarté scintillante de la souveraine lumiere.

Les plans de I'étre ou présences, telle la présence du coeur, sont incompatibles avec toute
scorie ou crasse éventuelle. D'autre part, "sois conscient que le Décret infrangible de Dieu a
ton égard est bien la situation dans laquelle tu évolues; y acquiescer servilement est la
meilleure des options; résigne-toi, donc, a Son acte Volitif et n'aspire guére a un état auquel
rien ne te destine". Toute requéte a un délai d'exécution; rien ne saurait abréger une
échéance. S'armer de patience, c'est savoir garder sa quiétude et son sang-froid, dans
I'expectative, c'est-a-dire dans une persévérance qui se double d'espérance. L'espoir est, en
l'occurrence, une attente de pied ferme, car fondée sur une Promesse Sublime ou Dieu ne
s'engage guére a la légére. Un trouble provoqué par des probabilités chancelantes s'éclipse
fatalement par une cure de désengagement, au sein d'un concert liturgique harmonieux et
irréversible. On ne récolte que ce qu'on a semé. Mais, gare aux perles de culture; un
scaphandrier recherche les véritables perles dans les profondeurs.

Cette dialectique est le processus de vulgarisation le plus adéquat par lequel Notre cheikh
synthétise la transcendance. C'est la une orientation heureuse, un mode agissant de
direction ou l'initiateur est un pédagogue qui fagonne, en optant pour la meilleure impression
des états de conscience. Une lecture romancée, incrustée de contes dépeignant les
merveilles des Soufis, est, certes, nécessaire, mais nullement suffisante, pour le
déclenchement d'une fruition introspective. La théorie s'extériorise, alors, par une pratique
judicieuse et un comportement cultuel bien adapté aux préceptes authentiques. Le mourid
doit s'adjoindre un Maitre gnostique, doté de créativité, de puissance d'actualisation et de
ferme volonté, pour accéder a une félicité totale. L'eau vive de la grace divine inonde la
trans-conscience; un débordement du coeur actue la transcendance des degrés sublimes;
une étroite accommodation a I'Ethique est impliquée par les présences, c'est-a-dire les
divers plans de l'essence ou de la nature de I'étre, source subsistantielle immanente. La
morale policée qui s'impose, donc, est le substrat des états et stades dans lequel évolue
l'initié. "L'Islam -dit le Prophéte - est cerné par les nobles vertus et les meeurs raffinées”. Un
acte qui respecte les régles de la politesse - affrme Anas Ibn Malik - est susceptible d'étre
agréé de Dieu. Une indélicatesse dans le comportement est, par contre, une marque de
privation. Nulle exemption des exigences de la charia n'est concevable, pour un mourid, quel
que soit le degré qu'il atteint, dans la hiérarchie initiatique. Dans ce stade, l'initié est en vision
interne de Dieu, dans son invocation; une haute maitrise pése lourdement sur ses actes; une
pudeur infinie l'astreint a un auto-contréle, sans faille, seul moyen d'une transcendance.
Ainsi donc, chaque étape dans la "voie" est commandée par un code particulier de la
science des mceurs et de la morale. La premiére, parmi les trois étapes, est celle de I'lslam ;
c'est le stade du repentir ou du retour a Dieu. La rétractation qui en découle est une véritable



infrastructure, sorte de quatuor ou l'initié tente de rebuter tout contact avec des indésirables,
rechercher le soutien moral des compagnons adéquats, fuir les lieux de plaisir illicite et
ressentir une vive amertume a la réminiscence de toute luxure antérieure.

La seconde étape est celle afférant a une réadaptation du croyant, lui assurant une probité
irréprochable, sur le double plan temporel et spirituel. 11 s'agit d'un inté grisme s'accommodant
aux rigueurs apostoliques, dans la pensée et l'acte, d'une maniere assidue et réguliere. En se
controlant minutieusement, I'initié s'assure : un minimum de pondération dans les élans du
cceur, un rebut efficient de tous penchants imaginatifs fondés sur des chimeres et enfin, une
ferme résolution, dans le credo et le culte. La piété est, dans une troisieme étape, un leitmotiv
ou motif conducteur, dans le cheminement de tout mourid, qui doit s'ingénier a se libérer, par
acquit de conscience, d'un superflu, méme licite, dont il peut aisément se passer et de tout
exces aboutissant, fatalement, a une rupture d'équilibre. Quant a la derniere étape, celle de la
foi, elle se cristallise dans un dé vouement total et un fidele attachement a ses engagements
vers Dieu. C'est une servilité faite d'abnégation de soi, d'auto-imputation de défauts et vices,
d'appréhension anxieuse, suscitant des invocations réitérées et un surcroit de fidélité. Dans ce
contexte, une sincérité objective s'allie a une véracité dégagée de toute défection : I'initié
véridique tend, alors, a se purifier, a se libérer de tout psychisme aberrant, s'acquitter,
ponctuellement, de tous ses devoirs envers ses semblables dont il doit ménager les
susceptibilités, en agissant, avec réserve et circonspection, grace a une crainte pieuse
d'empictement sur les droits sacrés des €tres, de tous les étres. La, une quiétude entiere
envahit la trans-conscience, mue par cette foiagissante ou cette certitude infuse qui est la
marque indébile de la sainteté. Le ceeur devient, alors, le creuset ou réceptacle ou se fondent
et se confondent toutes les clartés de la Providence et de la proximité de Dieu. Mais, 1a aussi,
toute une gamme d'états psychiques doivent étre strictement observés, dont le moindre est le
soin méticuleux des intimités secretes du subconscient. Le flux gnostique, accompagnant,
ainsi, les inspirations divines, est de nature a infléchir, alors, les lueurs transcendantes. Une
vigilance accrue - dont la grande Sagesse émane de ce processus qui demeure le fil
conducteur, dans cette sophia théophanique.



CHAPITRE IV
L’INITIE ET SON COMPORTEMENT
ENVERS DIEU

Ce chapitre essaie d'analyser les attitudes et comportement du Mourid, tendant a lui assurer
une parfaite adaptabilité a I'ordre divin , grace a une modulation appropriée de I'acte cultuel.
Les prophétes, sublimes élus de Dieu, sont les étres les plus hauts placés dans I'échelle des
valeurs éthiques. La psychologie du comportement apostolique, vis-a-vis de la Présence
divine, est des plus idéales; Introspective et fonctionnelle, cette immanence prophétique est
actuée par le souci constant d'une observance, éminemment adéquate aux exigences
supérieures du Droit Divin. Dieu n'a-t-il pas couvert d'éloges, dans son Livre Sacré, le
caractére Magnanime de Son Messager Sidna Mohammed ? Cette magnificence dont Allah
exalte les mérites Mohammadiens englobe I'ensemble des structures psychosomatiques, a
savoir la haute maniére d'étre et d'agir. Al-Hassan Al-Besri interpréte ce verset coranique, en
mettant I'accent sur une confortation divine qui immunise I'Elu contre toute indélicatesse
humaine. C'est le summum de I'Ethique transcendante du Prophéte. Le propre de cette
grandeur supréme est - d'apres Al-Wasiti - d'éluder, avec adresse, tout mobile de confusion
et de malentendu. Un autre aspect de cette morale majestueuse, chez l'initié par excellence,
Sidna Mohammed - que Dieu le bénisse - se cristallise - affirme al-Joneid - dans la créativité
et la concentration de son cceur, la puissance de sa volonté et son attachement a Dieu et a
Dieu seul. Le verset fait, donc, allusion a ce raffinement subtil qui est une marque de
prééminence des principes de la conscience, de la pureté des mceurs et de l'efficience
socio-cultuelle des impératifs du bien. En I'occurrence, I'éminent Messager atteint un stade
de transcendance ou la vue - précise un autre verset coranique - ne saurait souffrir "ni
déviation ni débordement". C'est la - fait remarquer I'auteur d'Al-Awarif - un des décrets de
cette suprématie sans pair, vers laquelle le prophéte transcende avec aisance, grace a
I'équilibre accompli de sa trans-conscience, dégagée de toute velléité de fluctuation. Les
élans, chez le grand Initié apostolique, se contrebalancent : une propension transcendante
vers Dieu, doublée d'un mouvement élusif qui tend a esquiver ou tourner le dos a tout ce qui
éloigne de I'Etre Supréme. Le regard ne doit guére se porter, ailleurs, dans une déviance ou
détournement. Le cceur se doit d'éviter tout repentir ou regret de ce dont on s'est sciemment
et sincérement détourné, pour I'amour de Dieu. Le Prophéte s'ingénie a se remémorer, par
évocation révérencieuse, les faveurs, les graces et les touches divines de la Nuit de
I'Ascension. Ce sont la des dons providentiels que lintellect ne saurait ni imaginer ni
valoriser. Dans sa sublime trans-conscience, le Messager de Dieu ne se permet nulle
transgression des convenances de la Présence. D'ou, chez les Soufis, cet état mystique
exécré et abhorré, car imprégné d'aise et d'allure de dilettante, handicaps dirimants
irremissibles.

Cette sublimité de I'dBme est un mouvement d'esquive de Dieu vers Dieu : subtile finalité
d'une Ethique supérieure, mue par une initiation gnostique agissante.

Le lot qui échoit a l'initié apostolique, dans ce processus de transcendance, est hautement
préférentiel. L'auteur des "Awarif" en fait une minutieuse analyse, en se référant a I'exégete
Sahl Ibn Abdillah, dans linterprétation du verset coranique qui dépeint la perception
conceptionnelle du Prophéte, s'inspirant, exclusivement, des approches sublimement
inculquées. Les qualifications éminentes, qui en découlent, impriment a I'dame une ferme
constance, Ibn 'Arabi en tire, pour le soufi, la nécessité de se raffiner, de s'armer de dignité,
de crainte révérentielle, dans le concert de la grande gnose. Son esprit ne saurait, en
l'occurrence, étre envahi par des visions et des combinaisons imaginatives. Sur le double
plan exotérique et ésotérique, il ne doit guére sombrer dans une intellectualisation
excentrique, une obnubilation capricieuse et un emportement passionnel irréfléchi. Une
lucidité objective est seule susceptible d'imprimer a I'esprit une nette distinction entre le faux
et le vrai, le bien et le mal. Tout un flux d'impondérables, de qualifications indicibles, émane,
ainsi, d'un Esprit purifié dont la fine Ethique "policée" est une marque indélébile d'une
parfaite et inimitable connaissance de Dieu. D'autres herméneutiques spirituelles



synthétisent les dimensions infinies de ce Verset coranique qu'on essaierait, vainement, de
récapituler, dans ce sommaire contexte. La sublime Ethique comportementielle du Prophéte,
sa stricte observance des hautes convenances, dues a la Présence divine, ne sauraient étre
expressivement dépeintes ni foncierement délimitées. C'est le domaine du surnaturel
ineffable !

Notre maitre, le Saint des Saints a pu, dans une syncrétisation trés évocatrice, résumer
toutes ses variantes. "Quand - précise-t-il - le Prophéte - que la bénédiction et le salut soient
sur lui - avait intégré l'impénétrable Plénum proximal de stabilisation de la Supréme
Présence, il était, déja, impeccablement imbu de I'Ethique des bienséances, ayant
parachevé ses volitions et s'étant acquitté, a plein, des exigences fonctionnelles de I'Ordre
Divin. Il est, alors, a méme de percevoir et de recevoir les subtils secrets et les actuations
théophaniques du plan de I'Etre, dans le double contexte exotérique et ésotérique de la
gnose, et, a travers I'émanence exclusive des intimités de la Présence divine. Dans tout ce
processus, le Messager de Dieu ne cesse d'observer, avec femeté, les convenances
"occurrentes". Il ne saurait fléchir, méme d'un clin d’ceil, ni enfreindre le moindre des droits
épiphaniques, auxquels il s'astreint servilement, sans faille, déviance ou simple écart des
perfectibilités de I'Heure. Les cycles de l'existence, avec tout ce qu'ils comportent de
phénoménes opposés (bien, mal, attrait, rebut, don, privation, statisme, énergétisme ou
chromatisme) sont confrontés, avec bonheur et constance, dans les élans du Prophéte.

Ces manifestations existentielles de la conscience se déploient, aussi, dans un cadre
théophanique, dans le contexte des Noms et Attributs de Dieu, a travers les évolutions
imaginatives, volitives, suggestives, conjecturales et discursives". Ces séquences
coraniques, que nous venons d'évoquer, esquissent une fresque suffisante a démontrer le
raffinement plénier de I' "ethos" spirituel prophétique. Mais Ia, I'Ethique externe n'est, chez
tous les prophétes, que le reflet d'une fine épuration interne. Les apbtres se référent a Dieu
comme l'Initiateur exclusif, la source unique et péremptoire de toute émanation ou
inspiration. lls ne s'arrogent nul pouvoir dans l'actuation des choses. "La Terre a été
déployée - dit le Prophete Sidna Mohammed - devant mon regard, ses continents furent
alors présentés a mes yeux". Il ne s'est guére attribué une vision directe, sans l'aide de Dieu;
il s'est donc aveéré, par cet humble geste, digne d'une stricte accommodation aux subtiles
exigences présentielles. Dieu rapporte dans le Coran que Job s'écria, en ressentant une
souffrance physique intense : "O Mon Dieu, le mal m'a éprouvé et tu es le plus Clément
parmi les Cléments !". Abou Ali ed-Deggaqg, commentant ce verset, précise que Job s'est
montré conscient des convenances de la Présence, en s'abstenant d'invoquer, directement,
la clémence divine. La réplique de Jésus fut, aussi, des plus "policées" en l'occurrence.Le
Seigneur, en lui demandant s'il a vraiment osé dire aux gens de l'adorer, lui et Marie sa
Mere, il ne chercha guére a se disculper et se contenta de répondre : "si je l'avais bien dit, Tu
l'aurais su". Ceux qui se sont le mieux accordés avec les comportements des Envoyés de
Dieu, sont les heureux compagnons de Sidna Mohammed. Sa fameuse épouse Aicha
n'a-t-elle pas qualifié les caractéres mohammédiens de coraniques, fine et énigmatique
allusion aux qualifications divines. Douée d'une délicate pudeur, elle n'a guére osé se
permettre de qualifier de divines les attributions caractérielles du Prophéte. Elle s'est cachée
derriére le voile coranique, pour se dérober des Splendeurs embrasantes de la Haute
Majesté qui inspire une pieuse crainte. Néanmoins, les grands maitres soufis tels Ibn Arabi
et Cheikh Tijani ne manquent nullement de parler d'exemplification divine, en tant que
maniére sublime de se caractériser divinement, en s'inspirant servilement des Attributs de
Dieu; le soufi tire de chaque Attribut I'élément qui sied a sa nature humaine vassale.
Autrement dit, il prend, entre autres, comme modéles, la Miséricorde, la Clémence et la
grace de Dieu, pour asseoir et stimuler sa propre compassion aux miseres des autres, dans
la mesure de sa faiblesse et de son impuissance. Cette caractérisation peut, ainsi, se
modeler, en nous, sur l'ensemble des Attributs pouvant étre pris comme sources
d'inspiration. Point n'est besoin de souligner que les propos soufis ne doivent aucunement
étre interprétés comme une allusion a une quelconque inclusion ou incarnation de la divinité
dans I'humanité. C'est la une indéniable marque d'hérésie. Il ne s'agit que d'une simple
infusion de touches divines. Dieu seul est Absolu. Tout, chez I'nomme, est relatif. Une
conformation adéquate s'ensuit, chez les Sahaba (compagnons), par comparaison avec le



Prophéte, aux initiés, par rapport a leurs maitres. Toute une Ethique s'est élaborée sur cette
assise traditionnelle.

Une luminescence se refléte réversiblement, en jaillissant dans le sens inverse, ramenant
l'initié raffiné a transcender hiérarchiquement vers Dieu.

Les marques spirituelles imprimées sur la conscience des Cheikhs a leurs mourids qui
s'ingénient a se modeler, reflétant ainsi, sur leur pur miroir, 'image authentique de ['Initiateur.
Grace a ce modelage adéquat, fagonné a l'image de Dieu, la substance de leur véritable
nature s'extériorise, sans se démettre de leur assujettissement vassal au Seigneur, Initiateur
des Mondes. Jilani Abdelkader, dont les concepts font I'objet d'un soutien assidu du fameux
salafi Ibn Taimya, dans ses "Fatawi", tomba dans la grave méprise sur les éclats divins et
lucifériens. Il ne manqua pas de s'en apercevoir, conforté par la ferme stabilité de son ame.
De ce processus transcendantal, le gnostique dont la trans-conscience se dépure
constamment, tire les enseignements qui stabilisent ses attitudes révérencieuses, au sein de
la Présence. Il ne se permet jamais des familiarités, dans cette haute Audience. Al-Quochairi
rapporte qu'Abou Ali ed-Deqqaq ne s'autorisait, en aucune fagon, le libre geste de
s'accouder, par pudeur vis-a-vis de cette Présence. Il évitait, toujours, indiscrétement les
accoudoirs qu'on lui offrait. Es-Sariy es-Saqati raconte avoir entendu une voix qui lui disait,
une nuit, au cours de ses litanies, alors qu'il s'étendait les pieds dans le Mihrab : O ! Sariy,
c'est ainsi qu'on tient audience au Roi?!". Il retira immédiatement les jambes, pour ne jamais
les étendre, de toute sa vie. I demeura, ainsi, - précise Al-Joneid durant une soixantaine
d'années. Une autre anecdote est citée dans "Al-Awarif', a propos de la grande mystique,
Aicha la mékkoise, qui dut avertir un colléegue tombant, par mégarde, dans une méme
incartade, de risquer son élimination du Registre des Elus. Le Cheikh Tijani en fait - d'aprés
lauteur des "Jawahir" -une des assises de sa vole, rappelant constamment les
commandements de la Sounna, en I'occurrence. Jamais, il n'osa élever sa voix, s'allonger ou
cracher dans la mosquée. Cet ouvrage est incrusté de concepts et préceptes, définissant la
nature et les dimensions de cette haute politesse spirituelle. Il ordonna a un de ses mourids,
dont une demeure est contigué au Tombeau du vénérable Moulay Idriss a Fés, de ne point
orienter ses pieds vers I'édifice sacré, par révérence pour un serviteur de Dieu aussi bien
aimé : La conscience du Cheikh Tijani est pénétrée du souci constant de s'aligner
rigoureusement sur les normes de la Charia, a tous les niveaux cultuel et comportementiel,
préférant s'abstenir, en cas de doute et agir avec circonspection, tact et doigté, dans toutes
les instances. Il ne relachait guére son attention, ni celle de ses adeptes et partisans, les
tenant en haleine, dans un amour passionné du Prophéte, des siens et de tous ses
collegues dans la voie. Il réagissait vivement contre tout écart de conduite ou de langage,
grace a la vivante créativité et a la forte concentration de son cceur, imbu d'une pureté a
toute épreuve. C'est la le cachet normal de tous les élus de Dieu, quelles que soient leurs
optiques et leurs options. Ce chapitre ne se préte pas a une longue digression dans ce
domaine. Nous nous contentons, donc, de ce bref apercu assez évocateur. Cependant, il
convient de mieux développer certaines approches dont I'analyse tient a coeur a tous les
Soufis, soucieux de s'assurer un conformisme intégral. Un des exemples typiques se
cristallise dans un manque d'égard, durant les litanies ou I'Elu ne doit nullement s'autoriser
un état mystique débordant d'aise et d'espoir, qu'une crainte pieuse ne refréne guére. Tout
geste doit étre bridé, sous les rénes de la Sounna, avec une résignation, sans fatalisme, a la
Volonté de Dieu. On doit, certes, agir et agir toujours selon les normes psycho-discursives,
quelles que soient les inférences de I'acte accompli. Mais, il faut ménager certaines subtilités
et susceptibilités impondérables. Sur certains plans, I'action devient une inertie. Il faut en
mesurer et peser toutes les latitudes. Zarrouk, prévét des Soufis et auteur de leur code, cite
le cas du grand Messager Abraham qui, jeté dans le brasier par Nemroud,se vit intercepté
par I'Ange Gabriel qui lui demanda : "0. Abraham ! As-tu besoin de quelque chose ?", "Pas
de toi, mais de Dieu", lui répondit-il. "Invoque-le donc?". Et Abraham de répliquer, dans un
élan de confiance infinie en Dieu : "La pleine conscience divine de mon état me dispense de
toute invocation !". Le Cheikh Zarrouk essaie d'expliquer la nature de ce geste abrahamique,
en précisant que c'est le comportement normal des Soufis qui ne congoivent un retour a Dieu
gu'aprés avoir épuisé exhaustivement, toutes les motivations psycho-somato-discursives.
Des anecdotes sont alors, notoirement citées, comme celle de la Mére de Moise, le bébé, le
plagcant, par inspiration supérieure, sur un radeau en aval du Nil, prés du Palais Royal, pour



étre recueilli et adopté par Pharaon. La aussi, le mobile rationnel qui I'a incitée a agir, ainsi,
est manifeste. Le Mohtassib (prévét) des Soufis met en exergue, par souci de clarté et de
précision, trois tendances chez les initiés, au cas ou il s'avérerait impossible de recourir a
des facteurs matériels déterminants. lls ne peuvent guére, alors, que se résigner a l'actuation
divine, se confier, par sincére invocation a Sa providence et profiter, enfin, de ces embarras,
pour en appeler, avec insistance, en serviteur impuissant, a Sa clémence. Chaque situation
nécessite un comportement adéquat, dans le contexte général d'une éthique appropriée.
Mais, dans ce triple processus, la conscience servile de l'initi€ demeure le promoteur
sublimement agréé, grace a son sincere catalyseur humain. La foi efficiente est celle qui
demeure fonciérement humaine, sans duplicité ni déguisement. Une double motivation doit,
donc, marquer tout élan et toute option, chez [l'initié, a savoir : agir constamment, sans se
soucier des impondérables péremptoires et se fier a Dieu, en dernier ressort, en cas
d'empéchement dirimant. Le Coran dépeint, spécifiquement, ces deux approches, dans un
verset proverbial :

"Quant tu auras pris la décision d'agir (c'est-a-dire un ferme planning), fie-toi a Dieu!

Les préceptes avancés par le Cheikh Tijani, pour asseoir ces données de la haute éthique
spirituelle, sont corroborés rationnellement et ésotériquement par leur a-propos et leur
pertinence, dans la structuration du comportement social de liniti€é et de ses attitudes
raffinées, grace auxquelles il essaie de transcender vers le Plénum. La trans-conscience
elle-méme est fagconnée, dans ses coins et recoins les plus secrets, pour se rallier au
temporel et s'aligner humainement sur des concepts psychosomatiques. Trois séquences
récapitulent les fines recommandations du Cheikh Tijani, tendant a modeler les invocations
litaniques, dans une liturgie efficiente du Mourid. Dans ses élans implorateurs, ['initié se doit
de se référer au Décret volitif, pour actuer sa propre volonté, au cas ou l'objet des
invocations serait d'une d'une finalité inconnue, confuse ou douteuse. La, la pure
connaissance hiérophanique ne s'oppose guére au processus humain de causalisation.
L'initié, tout en se fiant a la décision infrangible de son Seigneur, a Son impératif actif, ne se
défait nullement de ses initiatives agissantes. La aussi, le leitmotiv demeure le méme : agir
pleinement, tout en se résignant, dans un abandon confiant et un conformisme a I'exemple
du Prophéte, toujours en quéte des gracieusetés divines. C'est I'amour de Dieu qui, dans
toute actuation de I'étre, doit susciter, en dernier ressort, chez le gnostique, un sentiment de
co-dépendance éternelle ou le contingent relatif est fagonné par I'Absolu. La concentration
de I'entymésis, c'est-a-dire de la pensée et de l'intention, réside dans I'orientation vers le Soi
et la béate expectative de l'infusion des touches divines. C'est le stade transcendental d'une
fugue mystique, d'une escapade de toute sensation externe ou le coeur égayé est régénéré
au contact de I'Aimé. Tout caprice de I'ame ou lubie est alors éliminé, sous l'effet des
Splendeurs Embrasantes de I'Etre Infini. L’impression de lirréel, dans une telle conjoncture,
peut susciter une vive réaction du sens temporel. Néanmoins, il ne s'agit la, que du cdté
spiritualité opposé au cbété matiére, dans I'équation humaine ou le subconscient comrobore le
rationnel. Ce probléme, considére, jusqu'ici, par la science comme entier, touche au fond un
point essentiel de la connaissance : l'existence d'un dualisme sujet-objet, d'une unité
psychologique du Monde et de 'homme, de la nature de cette "substance", dans laquelle on
commence a entrevoir une éventuelle expression de ['étre psychique. L'évolution
sensationnelle des sciences physiques, biologiques et psychologiques, depuis le début de ce
siecle, a bouleversé certaines notions traditionnelles et mis en exergue la nécessité d'une
révision radicale de certains concepts anciens. L'idée d'antagonisme classique de I'Esprit et
de la matiére est, sinon battue en bréche, du moins fortement ébranlée. La science met ainsi
en évidence l'unité énergétique de l'univers et la profonde corrélation entre la physique et la
biologie, d'une part et la psychologie, d'autre part. Déja, I'idée de complémentarité entre faits
jugés contradictoires, vient d'étre introduite en physique par W. Heisenberg et Niels Bohr qui
en font, désormais, lI'une des clés fondamentales, pemettant a I'hnomme d'accéder a la
compréhension du paradoxal, sinon de l'incompréhensible. Le physicien Alfred Herrmann n'a
pas hésité a avancer, avec assurance, que I'électron qui est le constructeur et I'animateur de
tout ce qui est vivant, est "la seule unité matérielle qui puisse entrer en contact direct, avec le
psychisme individuel, aussi bien que cosmique". La science progresse a pas de géants. La
métamathématique, vers laquelle s'orientent les savants, est la science de demain qui
démontre l'existence d'une reéalité intemporelle, se situant au-dela de nos catégories



d'espace-temps, c'est a dire l'existence de formes subtiles de ['énergie, et d'une
superstructure psychologique. En cléturant le cycle d'équilibration entre le conscient et le
subconscient, la psychologie, ainsi rationalisée finira par réagir bénéfiquement a la
thérapeutique spirituelle, marquant lI'authenticité et la véracité de la vision intuitive mystique.



CHAPITRE V
FIDELITE ET ESPRIT CHEVALERESQUE DU MUSULMAN

Les devoirs et obligations, incombant aux compagnons et fréres, dans la vie initiatique ,
constituent le compendium caractéristique de [I'Ethique soufie. C'est l'immunothérapie
spirituelle dans le processus d'ascension vers les sphéres de la Présence Divine. Cette
jurisprudence mystique rigoureuse forme, notamment dans I'optique Tijanie, le substrat de
toute transcendance, "car - souligne le Cheikh Tijani - quiconque manque a ses devoirs, en
négligeant les droits de ses fréres, risque I'épreuve de faillir au respect di aux Droits
d'Allah". Le promoteur de notre Tarika, a exprimé, a maintes occasions, son souci d'élaborer
un Traité sur la maniére raffinée de vivre et d'agir, chez l'initié, marquant, ainsi, le caractére
péremptoire de cette politesse comportementielle, véritable catalyseur qui déclenche tous les
élans de la conscience. C'est 13, certes, un degré sublime dans I'échelle des valeurs et les
maitres de la voie en font le motif conducteur (leitmotiv). Les hommes de la foi ne sont-ils
pas - d'aprés le Coran - de véritables confréres ? Dieu a unifié leurs cceurs, dans une
harmonieuse cohérence, car ils s'ingénient constamment a se créer une mutuelle affection
de leur Seigneur. "Seul cet amour en Dieu persistera - affirme un Hadith - Le Jour du
Jugement. Tout lien de parenté ou mobile de corrélation disparaitront, a I'exception de
l'amour pour Dieu. "Les amis deviendront, alors, des ennemis, homis les gens de piété"
(verset coranique). Le Calife Omar que le Prophete considérait comme un digne modéle a
suivre et un porte-parole exprimant la vérité émanant de Dieu, a dit : "Attachez-vous aux
freres sincéres et véridiques, pour vivre dans leur ambiance, car ils sont une parure, en
période d'aisance et un soutien, en cas de détresse". L'auteur des Awarif rapporte d'autres
propos d'Omar, a savoir : "Si un homme jelne toute sa journée, prie Dieu tout le long de la
nuit, accomplissant ses auménes canoniques et se sacrifiant dans les guerres saintes, sans
chérir ou détester, pour I'amour de Dieu, ses actes ne lui profitent guére". Un véritable
attachement a Dieu impligue une confraternité sans faille. Sahrawardi, citant
Al-Qocheiri - rapporte encore les paroles d'’Abou Bekr Tamsatani : "Cherchez la compagnie
de Dieu; si vous ne le pouvez pas, cherchez celle de ceux qui tiennent compagnie a Dieu :
leur baraka saura vous vy faire parvenir". Le méme auteur cite le Cheikh Ali Ibn Sahl qui dit :
"Se délecter d'une présence auprés de Dieu, c'est se déplaire en la compagnie de
personnes autres que celles marquées par la sainteté". Dieu révéla a David : "O ! David,
pourquoi je te trouve solitaire, menant une vie a I'écart des gens?". Il répondit : "O ! Mon
Dieu, j'ai détesté le monde, par amour pour toi !". Le Seigneur lui répliqua : " O ! David ! sois
vigilant et fais-toi des freres, en rebutant tout compagnon qui ne t'aide pas a t'assurer Mon
agrément; c'est un ennemi qui endurcit ton cceur et t'éloigne de Moi". La fraternité entre
initiés comporte, donc, des droits et des devoirs identiques a ceux découlant d'une parenté
ou d'une alliance : elles ont des trames similaires. Bien mieux : la premiére qui lie deux fréres
spirituels, prime l'autre. "Une parenté religieuse - affirme Zarrouk a la prééminence sur tout
lignage généalogique". Questionné sur l'acception du verset : "Les parents ont des droits
prioritaires a la bienveillance ou a la bienfaisance", Ibn 'Arabi répliqua impromptu : "Les
parents - ici sont les proches de Dieu". Cette camaraderie, qui englobe les proches et les
compagnons les plus familiers, est fondée sur une double approche temporelle et religieuse.
Deux freres spirituels, notamment, se conjuguent les efforts et se corroborent, profitant I'un
des connaissances et contingences sociales de l'autre. "Le Moumin - affirme le
Prophéte - trouve un réconfort en la personne d'un frére ami"... "Deux moumins - précise-t-il
encore - se soutiennent I'un l'autre tels deux appuis dans un édifice". Un des avantages de
cette cordiale fraternité est - d'aprés el-Awarif - de dégager les pores de tout ce qui les
encombre et en obstrue les orifices, débouchant sur les canaux de I'ame, libérant ainsi les
acces a la connaissance, grace a un renforcement de la vision intuitive luminescente et aux
flux mutuels.

Un adage devient courant chez les soufis, a savoir : "Quand un initié réalise un état, son
ambiance en profite". Les élans d'affection qui animent un compagnon sont le degré le plus
bas, dans I'échelle des valeurs mystiques ; mais, un simple accompagnement des initiés
vaut mieux qu'un manque total d'intégration dans leur concert; le Prophéte précise, en effet,
dans un Hadith : "I'homme s'intégre avec ceux qu'il aime". L'auteur de I'lhia incite le croyant a



chercher la compagnie des pieux, armé d'un amour sincére, d'un fidéle attachement et d'un
abandon confiant. Le grand 'Arif, Abderrahman Ben Mohammed El-Fassi conseilla un mourid
qui se tenait a I'écart de ses fréres, en se contentant d'égrener son chapelet et de lire sa
planchette : "Ce n'est point la la voie sublime des initiés qui doivent, au contraire, se
contacter effectivement les uns les autres, dans un brassage ferme et constant". Deux étres,
qui se touchent, se fécondent, ainsi, spirituellement. La partie vivante, dans I'un, s'insére et
se greffe dans le subconscient de l'autre. C'est un sérum thérapeutique, fertilisant, grace
auquel les deux initiés s'immunisent mutuellement, contre les effets maléfiques qui faussent
I'évolution transcendante des gnostiques. Ces inférences ont une profonde efficience. Le
bien, comme le mal, se communique d'individu a individu. Un heureux compagnonnage est
un support matériel, dans la vie temporelle, un bon soutien, en toutes circonstances, et,
surtout, un élément d'intercession auprés de Dieu. Un saint intervient en faveur d'un initié de
degré moindre. Tout confrére peut refuser, dans l'au-dela, I'accés au paradis, s'il n'est pas
accompagné de I'hnomme auquel le liait une fidéle amitié, en ce Bas-monde.

C'est la une touche subtile qui rehausse le frére spirituel, au niveau de son ami. Le mourid
doit, donc, s'ingénier a faire un choix judicieux des connaissances qui seraient, le cas
échéant, dignes d'intercéder pour lui. La, réside vraiment le secret de la prééminence d'une
fraternité cordiale entre Soufis, des droits et devoirs qui en découlent et du sublime
raffinement de leurs rapports. |lbn 'Abbas n'a-t-il pas dit : "les hommes sont, pour les
hommes, les seuls éléments de nuisance", car le mal, tout le mal, provient d'une
connaissance indigne qui peut vous nuire, parfois inconsciemment, en croyant vous
avantager. Dans une telle occurrence, tachons de redoubler d'ardeur dans nos invocations,
pour que nos options soient adéquates. Les mourids Tijani en font grand cas, appréciant,
sciemment, l'efficience d'une alliance si précieuse ! Une amitié si ferme est la structuration
originelle et le signe indélébile d'une heureuse initiation. Dans cette délicate conjoncture, tout
élan optionnel constitue une assise et un tremplin d'ou se déclenche tout le futurisme
psychique du nouvel initié. Les conditions d'acceés a la Tariqa (la voie), c'est-a-dire dans le
concert des compagnons sont, pour cette raison, trés rigoureuses. Autant on est libre dans
son choix initial, autant on est strictement lié, par l'inflexible voeu d'engagement. La aussi, le
conditionnement s'identifie, comme en psychologie, a I'établissement d'un comportement,
déclenché par un stimulus qui, au lieu d'étre artificiel ou mécanique, est, ici, de nature a
provoquer, par contre, une réaction comportementielle, un certain courant de pensée. |l
s'agit, alors, d'un processus susceptible de perturber I'équilibre physiologique, s'il ne répond,
pas exactement, a un stimulus transcendant. Un compagnonnage heureux nécessite une
mutuelle identification des caractéres moraux et spirituels des deux étres cordialement
associés. Il implique, inéluctablement, une réciprocité dans le soutien moral et temporel,
dans les marques d'amour et d'altruisme, dans les intimes élans du coeur. Une véritable
initiation ne se cantonne guére dans des actes et rapports purement cultuels; elle se
cristallise en un souci constant d'éviter, non seulement des empiétements quelconques, mais
de simples indélicatesses. Elle s'exprime par un désir de servir, d'aider et de protéger, un
tact et une prévenance raffinée, un sentiment de compassion, a toute épreuve. "La
complaisance et la bienveillance sont - précise le Prophéte - le summum de la raison".
"Toute pratique, toute oeuvre initialement Iégale, devraient étre exclues ou mitigées, si elles
risquaient de dégénérer en élément de discorde. Une franchise brutale qui blesse n'est plus
une qualité. Le mensonge qui pallie un danger, qui réconcilie deux étres séparés, est un acte
trés méritoire. Bien mieux, une bonne intention est susceptible de légitimer un acte
originellement illégal". Toutes ces attitudes se résument en un comportement général que le
mourid doit, constamment, contrdler, car la foi par excellence se manifeste - affirme encore
le Prophéte - par un bon comportement envers les hommes". (Tabarani); cette foi comporte
plus de soixante dix branches : la branche la plus infime consiste a écarter d'une voie
publique tout obstacle pouvant nuire aux passants". (Hadith rapporté par tous les Sounan, a
I'exception de Mouatta Malek). C'est cette foi, aussi, qui subjugue le croyant, en I'empéchant
d'étre perfide et scélérat".

D'autres traditions du Prophéte définissent, par une claire exemplification, les fondements,
les contours et les leitmotivs de cette foi. Un initié accompli ne saurait rechercher la pureté
dans lisolement, car, précise encore le Messager de Dieu :"Le croyant qui fréquente les



hommes, en opposant la patience a leurs méfaits, a plus de mérite que celui qui les fuit, par
répugnance a une éventuelle atteinte qu'ils pourraient lui porter" (Moslem et Ibn Hanbal).

"Tout croyant est, vis-a-vis de ses fréres, comme un miroir, dans lequel se reflétent leurs
défauts” (Idem); bref, "la foi, c'est aimer et servir. La turpitude et I'indécence sont les plus vils
des caractéres qu'un croyant puisse avoir" (ldem), la pudeur et la justice contre soi-méme,
en sont un grand signe. "O croyants ! observez strictement la justice... dussiez-vous
témoigner contre vous-méme, contre vos parents, contre vos proches". (Sourate des
Femmes, verset 134). La valeur du geste d'un mourid est hautement appréciable. "Quelle est
I'aumone la plus méritoire demande-t-on un jour au Prophéte ? "C'est : répond-il - le sacrifice
consenti, dans un but humanitaire, par un pauvre dont les moyens sont trés limités".
(Nassaiy et Abou Daoud). Dans un autre hadith, le Prophéte précise "qu'une simple obole
donnée en aumoéne par un pauvre, vaux mieux qu'une centaine de milliers accordés par un
riche.." (Nassaiy). La qualité de I'acte du mourid, vis-a-vis de son compagnon dans la voie,
réside, en effet, davantage dans le sacrifice et le sens d'abnégation, que dans la valeur
matérielle du don. "La véritable richesse n'est pas dans l'aisance matérielle; c'est, plutét la
richesse de I'ame et le sentiment qu'éprouve le moumin d'étre comblé par Dieu. Tout
appartient a Dieu; le fidéle n'est que le dépositaire de ses propres biens. Tous ses
comportements doivent s'y adapter. Mais, la réciproque est vraie : les uns sont tenus a
prodiguer leurs bons conseils aux autres, a condition de s'épargner la susceptibilité, de
meénager les bénignes options et d'accepter, de bon cceur, toute intervention fraternelle. Le
célébre compagnon du Prophéte Abdellah Ibn Omar n'a-t-il pas dit : "Qu'Allah enveloppe de
sa compassion quiconque me fait offre de mes défauts". Le Coran dénigre ceux qui se
rétractent, en refusant les sincéres avis de leurs fideles amis. Néanmoins, quelles que soient
les conjonctures, les deux compagnons ne doivent aucunement se garder rancune; bien
mieux, en cas de désaveu formel de I'un, l'autre tachera d'intercéder, en invoquant Dieu, en
sa faveur. Une confraternité ne saurait souffrir une simple confrontation, a plus forte raison
un affrontement. Les pouvoirs bénéfiques que recéle une liaison non altérée et non truquée,
risquent, alors, de s'évaporer. Le Cheikh Tijani a esquissé, dans ses recommandations aux
"fogara" de Fés, des fresques palpitantes, en définissant le conditionnement rigoureux et
imperturbable d'un conseil adéquat, devant étre donné et suivi, sans intention dissimulée, ni
méme un empiétement inconscient.

Mais, peut-on se permettre de rebuter un ami récalcitrant et récidiviste ? Le fameux Abou
Dharr dit : "Si un ami change de comportement, en se rabaissant, je I'abhorre pour les
mémes raisons qui m'ont porté a I'entourer de mon affection". Pour d'autres, ce qu'il faut
exécrer, c'est l'acte et non la personne, car le Coran incite a un simple dégagement de
responsabilité a I'encontre d'un désobéissant et non a un désaveu. En haissant l'acte
indigne, on peut, aisément, se rétracter soi-méme, en cas de repentir de I'ami fautif. Le rebut
total ne doit avoir comme motivation qu'un apostat, altérations de credo ou désengagement,
c'est-a-dire renonciation expresse a un élément essentiel de la foi. Dans toute autre
occurrence, on doit rester prés d'un ami en détresse morale, en s'abstenant de toute
diffamation ou médisance. L'éminent messager d'Allah n'a pas ménagé sa réprobation a un
diffamateur, en lui disant : "ne sois pas parmi ceux qui aident le Cheitédn (Satan) contre ton
frere". Cette attitude compatissante est plus exigible, si celui qui manque a son devoir n'est
pas étranger au concert des initiés. Le tact et le doigté sont, alors, de rigueur.

Le Calife Omar avait - dit-on - un ami qui émigra a Damas; on lui rapporta, un jour, que cet
ami tomba dans des vices dont l'alcool. Il lui reprocha cet écart de conduite, dans une
cordiale lettre de semonce, en lui rappelant certains versets coraniques sur le repentir. L'ami
récalcitrant pleura, alors, d'un vif remords, en se remettant de ses incartades.

Point n'est besoin de souligner, donc, qu'un compagnon accommodant, complaisant et
d'humeur facile, est 'ami idéal, dégagé de tout esprit critique, manie de blamer, de dénigrer,
de juger sévérement ; il doit, également, éluder toute compétition qui le mettra en rivalité
concurrente avec son confrére. Il faut savoir glisser sur un théme brdlant qui affecte,
désagréablement; 'ame d'un initié est dans I'obligation de se dépurer, en se débarrassant de
tout élément qui souille, pollue, altere et éloigne du point de référence cristallisé par la



tradition authentique et la sounna bien entendue. Tout écart, qui dénature et tronque I'élan
spontané du croyant, se refléte, dans ses moindres failles, sur le miroir purifié de I'ame. Une
conscience initiée s'en ressent durement. Entre cette propension a esquiver, discrétement,
tout facteur susceptible d'imprimer un mouvement excentrique et le véritable altruisme, il n'y
a qu'un pas, vite franchi par linitié inspiré. Les Ansars, compagnons du Prophéte, qui
I'avaient soutenu a Médine, furent les amis modeles qui surent céder, de trés bon cceur, une
grande part de leurs biens, a leurs fréres les Mohgjirines, émigrés de la Mekke. Ce fut, 13, le
geste idéal qui sert encore d'exemple aux vrais soufis, attachés aux notions et valeurs
transmises par la tradition. D'autres anecdotes palpitantes et émouvantes dépeignent la
morale sociale mohammadienne qui atteint le plus haut degré de perfection. Certes, les
impératifs d'ordre communautaire créent, entre confréres, au sein de la congrégation, une
co-solidarité qui prime toute pratique dévotionnelle.

L'heureuse note de concordance, qui sublimait la cité islamique d'antan, a été,
malheureusement, faussée par une déviation des concepts et des principes coraniques, qui
font de 'altruisme le substrat et le critere de la foi véritable. Un égoisme, a propos méme des
choses de l'au-dela, doit étre banni d'une dme croyante. Plus le caractére de l'initié est d'une
transcendance altruiste, plus son grade initiatique est élevé. Le bonheur spirituel est, ainsi,
I'apanage d'un altruisme intégral, sans faille. Un véritable soufi est, constamment, soumis a
de dures épreuves qu'il doit affronter, avec courage, sans récriminer et sans se plaindre.
C'est le point central du recyclage ou l'initié est projeté, dans un processus complexe, ou tout
son potentiel moral est mis a contribution. Mais, la encore, le point de mire est la Sounna. Si
la foi implique la conviction qui s'identifie a un attachement indéfectible a Dieu et a la morale
transcendante, elle se manifeste, surtout, par une sublimation du comportement individuel.
Le croyant n'est pas immunisé contre les graves péchés. C'est un étre humain, exposé a
tous les risques. Néanmoins, il ne perd que, momentanément, sa foi, tant qu'il ne s'est pas
repenti. Une rétractation doit étre ferme et sincére, par un retour a Dieu, accompagné
d'attrition, de confusion, de pudeur. "Quand un croyant a commis l'adultére, la foi en Dieu se
détache de son cceur - précise le Prophéte -, tant qu'il n'a pas mis un terme a son péeché"
(Abou Dawoud). Mais l'acte irrémissible, c'est I'atteinte portée au droit, a I'hnonneur et a la
dignité d'autrui. "Le bon croyant ne profére contre personne des malédictions, des calomnies
ou des propos grossiers" (Moslim et Ibn Hanbal). "Ne peut étre considéré comme croyant,
celui qui mange a satiété, pendant que son voisin meurt de faim" (idem).

Un autre hadith - rapporté par Boukhari et Moslim - résume les grandes lignes de ce grand
code soufi : "Trois qualités sont le propre de celui qui godte la douceur de la foi: aimer Allah
et Son Messager plus que quiconque, aimer autrui par amour pour Allah et abhorrer le retour
a I'nérésie, comme on execre d'étre rejeté dans I'Enfer". Tabarani en ajoute deux autres : le
fait de ne pas se laisser entrainer par une dialectique qui cherche a dénier la vérité et I'élan
qui vous porte a saluer tout le monde (c'est-a-dire a étre pacifique avec tous) et a étre juste,
méme contre vous-méme. Une septiéme caractéristique de la foi a été soulignée par Bezzar
dans son Mousnad : il s'agit de "la tolérance et de la clémence, a I'égard de toute stupidité
ou sottise". "Le mounafiq (c'est-a-dire l'infidéle qui se déclare musulman, en cachant sa
mécréance) se distingue - rapportent encore Boukhari et Moslim - par trois signes : émettre
des propos mensongers, ne pas tenir sa promesse et trahir la confiance placée en lui". Et
Moslim d'ajouter... méme au cas ou le Mounafiq pratiquerait la priére et le jelne". "La piété
ne consiste pas a tourner son visage vers I'Orient et I'Occident, la piété consiste a croire en
Dieu, au Jugement dernier, aux Anges, au Livre et aux Prophétes : elle consiste, aussi, a
donner son argent, pour I'amour de Dieu, a ses proches, aux orphelins, aux pauvres, aux
voyageurs (en détresse) et aux mendiants; étre pieux, c'est encore racheter les captifs
(c'est -a-dire libérer et faire affranchir les esclaves), observer la priére, faire 'auméne, tenir
ses engagements, supporter, avec courage, l'adversité et la misére" (Sourate de la Vache,
verset 176.

"C'est que - souligne encore le Prophéte, d'aprés Abou Dawoud - chaque musulman n'a pas
que la priére a faire; il a des devoirs vis-a-vis de sa famille, de ses hétes et de soi-méme; et il
doit s'acquitter pleinement de ses obligations, a I'égard de chacun".



CHAPITRE VI:
VERTU AUDITIVE

Cette cinquieme requéte traite d'un caractére moral de grande portée pratique et aux fins, a
la fois, vertueuses et hautement profitables. Une bonne audition, c'est-a-dire une heureuse
disposition a préter une oreille attentive, est le fond de tout le bien, I'essence de tout le
bonheur; c'est le palier principal, dans I'échelle d'ascension vers les valeurs conceptuelles
les plus adéquates. Autrement dit, cette vertu auditive constitue la plateforme, sinon le
tremplin préjudiciel a toute transcendance. Une attention prévenante s'identifie a une
concentration d'esprit qui élimine toute tendance a la distraction. Le plus grave péché,
auquel est exposé un croyant, est d'étre inattentif au Verbe Divin. Un initié attentionné est
plein d'égards, pour tout ce que ce Verbe réveéle, méme a travers le profond murmure du
Cosmos. "Le gnostique accompli y capterait - dirait lIbn el Khatib ses divines répliques”,
c'est-a-dire ses infaillibles inspirations intuitives-, un esprit distrait et réveur n'est, guére,
digne d'une telle touche du Seigneur. Une saine audition est, donc, préalable a toute
conception. C'est un signe indélébile d'une prédisposition, qu'on peut acquérir et développer.
Une bonne ouie cristallisée par une fine oreille, conditionne biologiquement une bonne
perception. Il est vrai que, méme un sourd, peut capter toute émission du subconscient.
C'est la un autre plan; et nous nous contentons, pour le moment, du seul c6té physiologique
de nos organes sensoriels. Toute connaissance est, donc, fonction d'un organe auditif sain.
Le Coran parle, en effet, des sens auditif ou visuel qui devancent toute connaissance; c'est
treés significatiff Le Cheikh Sahrawardi, citant Sofian Ben 'Oyayna, rapporte que, dans le
processus cognitif, la science se définit, par I'audition d'abord, pour se concrétiser, ensuite,
par la compréhension, la mémorisation, l'efficience pratique et la transmission. Il s'agit, la, de
la bonne audition qui permet, seule, de bien concevoir; car on peut préter une oreille
distraite, sans saisir, comme on peut regarder, sans voir. Une inattention demeure sans
efficience. Allah a recommandé a son Messager, de ne pas s'empresser de répéter un verset
qui vient d'étre révélé par I'Ange Gabriel. "N'en remue pas, pour autant, ta langue avec ceci,
comme pour le hater : a nous son ordonnance et se récitation" (Sourate, Al-gidmah, verset
16-17). Un autre verset explicite cette acception, en disant : "ne te presse pas a réciter le
Coran, avant I'accomplissement de sa révélation".

Le Coran incite, ainsi, a bien écouter; une audition efficiente s'apprend, comme une bonne
parole; quand on écoute bien, on saisit bien et on exprime adéquatement. Ce processus
implique une saine disposition de I'ame, un esprit finement policé. Cette délicatesse du coeur
est la source de la sagesse. Ce raffinement du for intérieur conditionne, ainsi, toute
prévenance exotérique, stabilisée par une audition bien intentionnée, une dépuration du
réceptacle et un recours confiant a Dieu, seul apte a bien inculquer.

Les canaux d'une ame consciente sont, alors, dégagées de tout goulot, concrétisé par des
préoccupations excentriques, qui faussent I'écoulement courant de la pensée inspirée.

Quand I'lmam Joneid rendit visite & Abou Hafs enNissabouri, en Irak, il constata les sublimes
égards que ses compagnons lui ménageaient et lui dit : "O | Aba Hafs, tu as appris a tes
compagnons la haute politesse due aux Rois". En-Nissabouri répliqua : "O Aba el Kassim, ce
n'est pas cela, mais le bon comportement externe est le signe d'une finesse du coeur. " Un
hadith corrobore ces propos. "Si - affirme le Messager de Dieu - le coeur (de ['initi€) s'incline
pieusement vers Dieu, ses organes s'en ressentent." L'audition du Coran et des traditions
authentiques du Prophete fagonne I'ame croyante illuminée par les flots de la gnose; de
méme, les propos que les Soufis inspirés tirent de leur méditation et de leur luminescence,
confortées par une insufflation épiphanique. "Si, vraiment, Allah avait décelé du bien, en
eux -dit le Coran - Il les auraient dotés d'une bonne audition".

Quelques exégétes traduisent ces éléments bénéfiques, qui jalonnent le coeur, par des
prédispositions innées ou inculquées, qui rendent l'initi€ capable de se dégager des
conjonctures maléfiques. Le Coran met les deux approches en étroite corrélation, en disant :
"Iy a, la, une heureuse réminiscence pour ceux qui ont un coeur et qui prétent une fine



oreille, avec un esprit présent." Dans son Commentaire du Livre, Ar-Razi définit ce genre de
coeur, comme une &me consciente susceptible de concevoir et de saisir. Yahia er-Razi
précise l'ampleur du double aspect du cceur, accaparé d'une part, par de profondes
empreintes qui renforcent leurs prédispositions a sonder le fond et les intimes secrets de la
connaissance. Le cceur doit, donc, étre sain, c'est-a-dire dépourvu de tout malaise, trouble
ou simple impression de géne, de nature a en perturber le flux courant. Le soufisme s'étend
longuement, dans l'esquisse de fresques émouvantes, sur les péripéties d'enchevétrement
de la conscience et des phases qui jalonnent I'échelonnement de la marche du coeur. Un trio
doit, pour Ibn Samoun, imprimer les élans du cceur, fortement marqué par un raffinement
comportementiel. A ce trio correspond un triple élément constitutif de la masse ou de la
structure consciente : déguster la saveur enivrante de I'adoration respectueuse d'Allah, c'est
se libérer de ses caprices; grace a cet affranchissement des exigences chamelles, l'initié
réalise le premier tiers de I'éthique policée; en deuxiéme stade, ce méme Mourid, ainsi armé,
éprouve le douloureux sentiment de ce qui lui manque; en comblant ce vide, il aura parcouru
les deux tiers du chemin. Une certaine plénitude sera, alors, assurée par la saturation du
cceur. Pour le fameux péle Mohammed Tirmidhi, un cceur qui se détache de ses fantaisies et
élans capricieux, réalise autant de vitalité dans la voie. En d'autres termes, quand un
serviteur développe ses prédispositions a une vertueuse audition et éprouve, en
conséquence, la vivacité qui le met en mesure de faire entendre ce qu'il a bien assimilé, il
atteint le grade spirituel, qui lui permet de réserver au Verbe Divin et a la tradition
apostolique, une audience adéquate. Il regoit, alors, de Son Seigneur l'insigne honneur de
parfaire, dans tous ses comportements, les plus sublimes des états d'obédience. Sa
soumission a l'ordre supérieur est, alors, pleine et entiére-, sa résignation est totale. C'est a
ce genre de serviteurs qu'Allah fait allusion en disant : "ceux qui regoivent la parole de Dieu,
en se conformant a Ses meilleurs commandements, sont les mieux orientés et les mieux
doués de sagacité et de clairvoyance". Cette perspicace subtilité constitue un noble privilege,
et, le plus fin exploit qui donne accés a une sublime transcendance. Tous les adages et
anecdotes, extraits des textes sacrés, sont une source d'orientation illuminée. Il faut savoir
choisir ses sources d'inspiration. Une option judicieuse est I'apanage d'un bon "sourcier". Les
lectures préférées évitent le gaspillage du temps et épargnent les efforts inutiles. L'auteur
des Awarif insiste sur la nécessité de s'assurer un bon choix, grace a une analyse pondérée
ou a un recours a Dieu, dans toute actuation inopinée. La priére de I'lstikhara ou le croyant
invoque Dieu, en l'appelant a son aide, l'inspire et fait naitre, en lui, des idées et des
sentiments qui orientent son choix. Allah libére, pour lui, le meilleur accés de la
compréhension, dans un temps record, et avec un moindre effort. Douée d'un tel génie
initiateur, l'image de la connaissance se présente, spontanément, a son esprit, pour se
décalquer sur le miroir de son ame. C'est I'esquisse ésotérique de ce symbole qui dépure
l'intellect et clarifie la compréhension. On cite le cas d'Avicenne, qui a consacré plus d'un
mois a tenter de déchiffrer, en vain, les secrets de certains textes de la Métaphysique
d'Aristote. Aprés s'étre recueilli, a la Mosquée, le quarantiéme jour, a la suite de la grande
priere du Fajr, le mystére finit par se résoudre et I'énigme par s'éclaircir. Avicenne en fut
sidéré; mais, il eut la preuve tangible de l'infaillibilité d'une inspiration divine.

Grace, donc, a cette divine inspiration, l'acte devient compréhensible et I'acteur
compréhensif. "Nous I'avons bien fait comprendre a Salomon" précise Allah, dans un verset
coranique. "Dieu fait entendre, a qui Lui plait", souligne un autre verset. Quand Allah est le
promoteur d'un tel entendement, Sa révélation s'effectue, tantot par l'intermédiaire de Ses
Messagers ou de leurs héritiers, tantét, a travers les oeuvres et les écrits des Soufis. En
s'inspirant des uns et des autres, l'initi¢ est d'autant plus édifié que son acte procéde d'un
bon entendement et d'une bonne audition. Il peut, alors, tester la valeur de son état et étre le
digne réceptacle des dons sublimes de Dieu. Ses connaissances s'en ressentiront, ainsi que
leur adaptabilité éthique. Les soufis en esquissent des élaborations magistrales, dans
l'invocation de la Miséricorde et de la grace divine. L'lmam Ghazali, qualifié de Preuve de
Ilslam, eut I'amabilit¢ de prodiguer de bien heureux conseils & un de ces disciples : "O,
disciple qui entreprends la recherche de la connaissance, la lecture des ouvrages divers, qui
tends a sonder les propos de tous et, notamment, les oeuvres de la sagesse ! Que ton
regard englobe toutes ces données, par l'aide de Dieu et pour Son amour, sinon I
t'abandonnera a toi-méme ou te délaissera, a la merci de ce qui t'a obnubilé. Si ta vision ne
se limite guére a lui, ton oeuvre sera, pour un autre que lui, dont tu auras, alors, confirmé



I'existence et la véracité; si tu espéres rencontrer Allah, fais le bien et n'associe personne a
Son adoration; au cas ou ton regard se porterait sur les paroles émises par ceux qui
jouissent d'une certaine renommée, dans le domaine de la science, abstiens-toi de tous
mépris et de toute décision, a la légere, positivement ou négativement; aie bonne opinion de
tout le monde et ne déconsidéere personne, jusqu'a preuve du contraire; les bonnes actions,
tadche d'en faire état et de les divulguer, en cherchant des excuses, pour les mauvaises. Tout
Alem a son excuse, trouvant des arguments, pour se justifier, ne serait-ce que partiellement.
Que d'enseignements, dans les tiraillements survenus entre Khidr et Moise ! Si_ a ton avis,
une problématique vient de surgir, paraissant absurde et inconcevable, prends-en ce qui te
semble Plausible et délaisse ce que tu n'arrives pas a comprendre, en en confiant a Dieu la
réelle conscience." On rappelle, en 'occurrence, a |'attention de tout lecteur qui cherche a
mémoriser, de confier a Dieu, le cas échéant, la réminiscence des fruits de ces lectures. Il en
sera pleinement édifié. D'autre part, un esprit averti ne doit guére s'adonner - d'apres
Al-Awarif - a une lecture prolongée, méme s'il s'agit de hadith ou d'anecdotes véridiques, ou
il trouve des loisirs, pour se distraire capricieusement, se délasser d'une persévérance, dans
les litanies et les pratiques cultuelles. Il éprouve, par contre, un vif plaisir a lire et a dial oguer.
Il doit éviter, dans ce cas, de se laisser entrainer, dans un aval qui prendrait, plus qu'il ne
faut, de son temps précieux. J'ai eu l'occasion de voir certains personnages des plus
honorables, parmi I'élite de nos confréres Tijanis, s'inspirer de ces principes, en répartissant
rationnellement le cours de leurs jour et nuit, selon un critére pratique, réservant,
minutieusement leur d0 a I'enseignement, a la lecture, aux liturgies et au repos. Tous les
actes, devant se suivre consécutivement, ont, alors, leurs parts respectives qui en
meénagent, soigneusement les besoins, sans empiéter les uns sur les autres. C'est Ia, un
signe de la Providence, qui inspire le choix le plus judicieux, dans le processus des options.
Dans un méme ordre d'idées, nous nous référons aux dires de certains sages, qui
définissent I'échelonnement du potentiel auditif, chez les gens. Cette graduation est
comparée d'abord, a un semis qui atteint le sol, mais qui est vite ramassé par un essaim
d'oiseaux; ensuite, a des grains qui retombent sur la pierre lisse recouverte d'une légéere
couche de terre et de gouttelettes de rosée. lIs s'y fixent, superficiellement, mais finissent par
se déssécher, quand les nervures touchent le dur de la pierre. Une partie de la semence
peut choir sur un sol riche et fertile, mais, jalonné d'épines qui tuent les jeunes pousses, dés
leur apparition. Enfin, quelques semis, qui ont pu entrer en contact avec un sol fécond, loin
des gres et des épines, ont la chance de croitre et fleurir. Un paralléle est donc établi entre
une semence recueillie sur une terre riche et une bonne parole. A l'instar de cette série des
semences, un homme peut entendre des propos, auxquels il ne préte nulle attention. lls
s'évaporent et sont vite oubliés.

Le semis recueilli par la pierre est assimilé a une personne qui entend bien et apprécie,
mais, sans qu'il y ait un impact quelconque, avec son coeur indécis, qui n'en retient guere la
fruition. Au sol épineux correspond le cas de l'individu dont I'audition est accompagnée d'une
intention d'agir, ligotée par des caprices qui le figent, I'ankylosent et anéantissent, en lui, tout
désir effectif d'agir. Le quatrieme cas du sol dégagé de tout handicap, est similaire a un
croyant attentif qui congoit, cherche a bien comprendre, assure une bonne exécution, tout en
s'écartant des suggestions et des fantaisies maléfiques. c'est I3, la fruition spontanée d'une
prédisposition qui, sans étre, nécessairement, innée, est sciemment développée, grace a un
effort soutenu, tendant a éliminer tout écart capricieux. Les élans vicieux et les exigences
excentriques ont une douce saveur, que I'ame dégénérée déguste et apprécie. Cet
épicurianisme dégradé est la source de tous les maux. En illuminant les recoins de la
conscience, en les dépurant de toute pollution malsaine, grace a une régénération qui tend a
insuffler, par le dhikr, une vie réconfortante, qui oppose a l'attirance matérielle, I'attrait
sublime de I'amour divin, reliant I'ame revivifiée au Plénum de la Présence Sacrée. L'esprit
hautement idéalisé savoure cette douceur transcendante, a laquelle un désir terre-a-terre ne
saurait guere résister.



CHAPITRE VII:
DIFFERENCE DE GOUTS
COMME SIGNES DISTINCTIFS
DES RITES SOUFIS

Les caractéres dissemblables, chez les soufis, sont de nature a donner une impression
d'opposition, sinon de différend qui les sépare. De profondes méprises sont souvent
suscitées par des empreintes distinctives, sans assise différentielle réelle. Des prises de
position hatives, a l'encontre des uns et des autres, sont le propre de novices ou de
profanes, dont les inductions sont gratuites et graves de conséquences. On est enclin a
juger, selon les apparences , ou, conformément a un code strict, imposant au saint une ligne
de conduite déterminée. Cette appréciation aberrante est motivée par une conviction que la
sainteté est régie par une législation spirituelle rigoureuse unique. C'est - note l'auteur de
"Dahab el Ibriz" - faire abstraction de la grace Divine et imposer a Allah des mobiles
optionnels péremptoires. L'Omnipotence absolue est libre de toute contrainte. Seule une
fonction physique, d'ordre relatif, est définie par un "axiome du choix" trés rigide. La
gracieuse élection d'Allah, ayant elle-méme force de loi, est inconditionnelle. Mais, la
meéconnaissance des limites infinies de Sa pure bonté incite certains rigoristes a dénier toute
sainteté, aux initiés non auréolés par une image de marque spécifique. Les cadres rigides,
créés par leur esprit imaginatif, risquent d'étre surhumains, et d'évoluer dans I'abstrait. On a
demandé, un jour, au grand Tabiy, Ibn Sirine, de dépeindre les compagnons du Prophéte.
"lls étaient - répondit-il - des hommes comme les autres. Le surréalisme confine a
l'irréalisme. L'infinité de Dieu, I'élan magnanime de Sa générosité, ne sauraient souffrir une
restriction. Ses dons gracieux, Ses faveurs, Son effusion sacro-sainte, ne sauraient étre
astreints a une quelconque motivation. Cela n'empéche guére que, sur le plan humain, les
actes cultuels aient une assise rationnelle. Les états mystiques, fonctions de Ses touches
divines, ne sont nullement assujettis a une régulation humainement discursive, ou la prime
est évaluée, a la mesure de l'acte; d'ou, cette différenciation fonciére entre les rites des
Soufis, émanant de sources diverses, toutes diment canonisées. Ces points d'émergence
sont, en méme temps, des points de ralliement, d'ou jaillit l'inspiration; chaque soufi, ou
groupe de soufis, rejoint de par son comportement, un prophéte ou un Messager de Dieu.

Ses caractéres, ses options, ses golts sont a I'image du prophéte, point de mire de linitié.
Des hadiths, cités par es-Soyouti, dans son fameux ouvrage sur le Pdle (kotb), les piliers
(Awtad) et Abdal, mettent en exergue cette affinité subtile. Une tradition, rapportée par Ibn
Messaoud, précise qu'Allah a, parmi Ses créatures, trois cents élus dont les cceurs sont a
limage de celui d'Adam, quarante a limage de Noé, sept a celle d'Abraham, cing dont le
ceeur est calqué sur celui de Gabriel, trois sur Michael, un seul sur I'Ange Israfil. Quand le
premier décede, I'un des trois lui succéde, et, ainsi de suite, dans un ordre croissant.

AlYafiy, auteur du (kifayat Al-'Motaqid) (Suffisance du croyant) nous décrit le processus
hiérarchique des Saints, commengant par les Noujaba, au nombre restreint, puis, par un
nombre moindre de Nougaba, d'Abdal (un par grand pays), et, enfin les quatre Awtad au
Yemen, Es-cham, Orient et Occident. Les quatre points cardinaux de la Terre sont axés sur
un pole (kotb), qui n'est marqué d'aucun signe spécifique. Il est choisi, parmi les piliers,
représentant une normalité - certes idéale, mais toute humaine - ou le principe de causalité
demeure |'assise phénoménale de toutes ses actuations. C'est le degré summum ou le fana
(extinction) confine au baga (subsistance), l'unicité a la multiplicité, le relatif a I'absolu, tels
les grands élus apostoliques humainement responsables, dont la conformation
psychosomatique répond aux exigences terre-a-terre de la normale humaine. La, les
extrémes se touchent et la lumiere mohammadienne, flash divin, se voile d'une
luminescence empreinte d'une évidente humanité; une lumiére intense finit par toucher
l'autre bout de la réalité : 'obscurité. Chez le Kotb, cette illumination voilée cache une forte
perception intérieure, un godt profond et I'appréhension, toujours croissante, d'une présence.
C'est ce baga, contre-partie du fana, que le Soufisme appelle lumiere du fana, transposé



dans le Bouddhisme, sous forme de Nirvana . Le fameux Khadir (khidr), esquissant une
fresque sur cette concentricité des cycles soufis - d'aprées Ahmed Tastawti, dans sa
Nozhah - dépeint les caractéres et les états de ces élus, abreuvés chacun, conformément au
décret Divin du Jour du Covenant (Mythaq). Seuls les soufis, intégrés dans ces cycles
concentriques, lui sont connus. Le Cheikh Tijani qui corrobore - d'aprés Le Jamiy - cet avis
judicieux, cite, parmi les groupes mystiques, des catégories dites Danaines et Dhakhairs,
dont chacune comporte quatre mille élus, conscients, tous, de l'existence cosmique, mais,
engloutis dans les Océans de la divinité. Chacun de ces élus, qui sombrent dans le fana, est
le réceptacle de faveurs exclusives, selon les lots, sublimement décrétés, qui lui donnent
limpression, dans ses intervalles lucides, d'étre le seul favori; d'ou, les dénégations
mutuelles, entre initi€és qu'on ne saurait taxer d'égoisme. C'est ce qu'entend Ibn 'Ataa, quand
il dit dans ses sages Adages ! : "Les actes varient selon les inspirations (états mystiques
dont ils émanent)". Chaque insufflation divine peut susciter un état, soit de béatitude, soit
d'aise et d'espoir, soit de crainte. Jean et Jésus se sont rencontrés un jour; chacun d'eux se
trouvait sous lI'emprise, d'une haute communion appropriée. L'un, ma par ['Attribut de la
Domination astucieuse de Dieu qui écrase et annihile, l'autre actué par la généreuse
clémence. Chacun se prévalait de ['Attribut qui I'animait. Deux attitudes apparemment
opposées, mais suscitées, chacune, par linstant "étatique", propre a l'un et a l'autre.
Néanmoins, un grand initié peut - comme le signale Khadir - se voir diminué, au point de se
sentir passible d'un chatiment mortel, au-devant d'une impression de faveur divine exclusive,
touchant un collégue. Abou Horeira, compagnon intime du Prophete, affirme avoir puisé,
dans la source des sciences apostoliques, deux sortes de connaissance-, il n'est autorisé a
en révéler qu'une seule, l'autre demeurant un apanage inaccessible, dont la divulgation
mérite la peine capitale. Ali Ibn Abi Talib, beau-fils bien-aimé, dépositaire des secrets de la
grande gnose de notre Prophéte vénéré, se prévalait de connaissance, dont il ne rencontra
guére un digne porteur.

Que de fois, le Cheikh Tijani répétait les propos Alides, dans ses commandements et ses
épitres. Dans ce contexte subtil, Al-Joneid précisait bien, que "nul ne pourra atteindre le
grade sublime de la Réalité, avant détre taxé d'hérésie, par un millier
d'hommes -véridiques". Le grand Imam Tijani souligne que tout Saint regoit, au sein de la
Divine Présence, en audience propre, des biens et dons, dont Seul Allah apprécie I'ampleur.
Bien mieux, deux gnostiques peuvent se partager un méme état de présence ou plan de
I'étre, mais a degrés différents, selon les lots d'attribution seigneuriale. Dans ces états
extatiques de grace, de révélation intérieure ou de touches transcendantes, un gnostique
peut, diment, se vanter de ces exclusivités, car, il ne fait que répéter les sublimes
qualifications qui lui ont été inculquées, et, qui en définissent I'envergure. Ce sont la - fait
encore remarquer Sidi Ahmed Tijani - de simples privileges qui n'impliquent aucune
prééminence. Quelques Arifs peuvent réaliser plus d'exploits cognitifs mohammadiens qu'un
Kotb, alors qu'ils seront radicalement écrasés, sous les irradiations théophaniques réservées
a ce pole. C'est le cas de Khadir avec Moise, auquel Allah octroya, durant les mille séances
gu'il eut, de son vivant, avec Lui, des flots de cognition ineffables. Seul le Messager d'Allah,
élu des élus, Sidna Mohammed, détient un grade parfait, sans pair. Il ne faut, donc, guére, a
partir de ces disparités apparentes, déconsidérer certains maitres en Sainteté, pour
surestimer d'autres. Toutefois, ces marques exceptionnelles de privilege ne font que
confirmer les régles structurelles de classification des voies catégoriques distinctes : celle
des attirés dont ['élection n'est, nullement, motivée et celle ou linitié est, dans un état
sublime, dégagé de toute velléité volitive. Ce sont celles qu'lbn Atalllah dépeint, dans ses
Adages, comme deux groupes dont les liturgies, chez I'un, devancent toute luminescence,
de sorte que nulle lumiére ne saurait jaillir de son coeur, sans un lot préalable de dhikr; pour
le deuxiéme groupe, la luminité qui s'identifie a un don inconditionnel d'Allah, est le mobile
implacable, qui incite a réciter des litanies, qui dépurent et illuminent la conscience. Les
attirés s'installent, ainsi, dans un concert de Iégére aisance, sans effort, ni peine. C'est ce
gu'lbn Ata lllah définit, encore, d'aprés une classification de son Cheikh el-Morsi, comme
deux ensembles, dont I'un accéde a la foi, par la grace divine, et l'autre atteint cette grace,
par ses exploits cultuels.

Le premier, providentiellement actué, brile les étapes qui libérent les acceés a la présence;
cela ne veut pas dire que l'attiré n'a aucune voie a suivre, mais bien au contraire, que cette



voie a été ployée pour lui, donc écourtée par la Providence et la grace pré-éternelle. Le
ploiement d'un chemin n'en est guére une absence, car l'initié absent par son soi, c'est-a-dire
son ego, est présent par son Seigneur. Notre Maitre, le Pble des Pdles, a tiré cette double
notion de I'élection du verset coranique : "Allah élit qui Lui plait et oriente vers Lui qui Il veut".
Il lllustre par la vivante anecdote de Moise, auquel Dieu ordonna de jelner, pour accéder a
Sa présence, trente jours consécutifs, sans exempter les nuits. Ayant exécuté, strictement,
ce commandement, Moise se vit réordonner un prolongement de dix jours, pour le bénin
péché d'avoir osé désodoriser les recoins de sa bouche. La nuit de I'Ascension, I'Ange en
annonga l'avenement a Sidna Mohammed, qui devait I'accompagner, impromptu, sans
préparatifs particuliers. Les deux notions sont, ainsi, exemplifiées, quoique les prophétes -
insiste Sidi Ahmed - soient, tous, objets d'une sublime élection. Le fait est signalé dans le
Coran; il faut se garder d'en fausser l'interprétation. Une autre classification de la voie a été
avancée, en considération de la nature éducationnelle ou comportementielle; elle comporte
deux tendances qui marquent, chacune, une école distincte : celle du Choukr ou gratitude,
fondée sur un sentiment initial de reconnaissance a Dieu pour Ses gracieuses faveurs, la
deuxiéme école, étant celle du "riadat en-nafs" ou mortification de I'ame et ascése de la
chair; la premiére est appelée, parfois, la voie Chadhilite, I'autre la voie de Ghazali. Nous
avons défini certaines caractéristiques de I'une et de l'autre. Mais, le Cheikh Ibn 'Arabi en
propose, encore, trois catégories, délimitées a partir des stations mystiques et de leurs
signes et empreintes. Elles correspondent a trois genres d'initiés. Chez les premiers,
I'ascése domine, avec tout ce qu'elle implique d'éxotérisme littéral, imbu d'une purification de
la conscience et un dégagement total de toutes les prohibitions canoniques. Mais, ils se
renferment et s'isolent dans les actuations formelles, méconnaissant le processus des états
et stades mystiques, des sciences infuses, des extases, des luminités et des éclipses. Ce
sont des dévots, attachés, scrupuleusement, a une observation rituelle et & un service divin
stricts. lls sont absorbés par leurs actes cultuels, éprouvant une crainte atroce des écarts de
conscience, égoisme ou vaine gloire. Les seconds, qui leur sont, quelque peu, supérieurs,
voient, dans tout acte, une émanation d'Allah qui les actue. lls sont agis et dégagés, par |a,
de toute psychose de vanité ou d'auto-estime; mais, ils partagent, avec leurs collégues de la
catégorie précédente, la ferveur dans l'adoration, |'abstinence scrupuleuse, la pieuse
continence et la pudeur intime, ignorant toute étape mystique, cognition, secret ou vision
intuitive. Quant aux miracles, une intention ferme les incite a les actualiser. lls ne se génent,
guére, d'exhiber, ostensiblement devant le public, leurs exploits miraculeux. lis ne voient,
alors que, Dieu et Dieu seul. Leurs agissements sont, donc, dénués de toute velléité
vaniteuse, ou désir de produire quelques effets, sur leur auditoire ou entourage. Leur
caractére est empreint d'un altruisme chevaleresque; on les appelle, communément, soufis,
et ils donnent l'impression d'étre imbus de lubie fantaisiste et capricieuse-, leurs disciples
leur ressemblent, dans leur ostentation d'allure prétentieuse, qui se cristallise, parfois, en
geste de prééminence. lls se démarquent, ainsi, carrément, des initiés de la troisiéeme
catégorie, qu'aucun acte surérogatoire ne distingue du commun des croyants. Leur
comportement est nettement normal, n'attirant, guére, ['attention, car ils s'isolent,
intérieurement, dans la contemplation de Dieu, sans s'en départir. lls s'installent,
ésotériquement, dans leur sentiment de déférence vassale, a l'encontre des autres,
accaparés par leurs actes d'adoration, strictement cultuels. lls ne dégustent, nullement, la
saveur, si plaisante a l'esprit, de la prédominance sur les autres, I'emprise de la Suzeraineté
divine, sur leur cceur, étant pleine et entiére. lls sont, en conséquence, d'un degré supérieur
et les éléves, qu'ils initient, évoluent, avec aisance, dans les cycles de virilité. lls excellent,
dans la science des mesures et s'astreignent, rigoureusement, aux exigences de la
confraternité. Salman el Farissi (Persan), le fameux compagnon du Prophéte, s'inscrit,
comme le meilleur de ces initiés, appelés malamitiah, dont le décent éxotérisme couvre la
luminescence du for intérieur. Notre célébre frére, le Sieur alouite Moulay M'hamed Ben
Nasr, un des plus privilégiés, parmi les compagnons du Cheikh Tijani, nous disait, souvent,
que la plupart de nos confréres étaient Malamiti. Une des sommités de notre Tariga
dépeignait, en réponse a des questions "occurrentes", les caractéres intrinséques d'un
adepte de notre voie, qui ne doit se prévaloir d'aucun privilege ou droit exclusif; les artisans
sont, apparemment, absorbés, dans leur métier, les artistes dans leurs ateliers, les
manceuvres dans leur besogne; alors que certains d'entre eux maitrisent le Cosmos, de par
les affinités "étatiques”, dont ils s'imprégnent, sans exclusivité prétentieuse. Le fameux Imam
Abou Salim El-lyachi rapporte, dans sa (Rihla), la classification établie par son Maitre Ali el



'Ajimi el Hanafi, en quarante Confréries, dont la plupart sont d'origine orientale; trois
seulement étant marocaines (Chadhilyah, Zarroukiyah et Jazoulyah).

La premiére Confrérie dite Mohammeédienne (attribuée a Sidna Mohammed) a, pour assise,
une structuration canonique pure, basée sur la Sounna, avec comme litanie essentielle, la
calat (invocation pour le Prophéte). Son cceur est rempli d'amour pour notre Prophéte
vénéré, dont l'exaltation et la magnification marquent, vivement, sa trans-conscience,
iluminée par son image virtuelle qui, a force de concentration, s'idéalise pour finir par se
réaliser, c'est-a-dire prendre une forme réelle. C'est, donc, |a, une articulation purement
interne, sans aucune trace exotérique. Le Messager d'Allah, est, ainsi, le Maitre direct de
l'initie. Abou Salim, qui esquisse une épitre émouvante sur ce theme, mettant en exergue les
signes distinctifs de chaque itinéraire, cite les grands maitres soufis, qui optérent pour ce
chemin apostolique qui fut celui des Sahaba ou compagnons du Prophéte, dignes
représentants de la malamitiah dont le premier Khalife, Abou Baker, fut le modéle idéal.
Différence des golts comme signes distinctifs des rites soufis. D'autres auteurs, pami les
plus célébres, tel le Kotb es-Semmane, un des directeurs mystiques du Cheikh Tijani,
élaborérent des oeuvres palpitantes sur la Tarika Mohammadia, archétype sublime, dans la
voie de la transcendance.

Toutes ces données sembleraient excentriques, dans les conjonctures contemporaines. Une
bonne part des hommes de science canonique, et quelques uns, parmi les amateurs du
Soufisme, n'en sont, nullement, convaincus. lls en ignorent la nature et la quintescence,
sinon l'existence méme. La voie Ouwalis (qui se réfere au fameux Ouwais el-Qarani) et qui
vient en second rang, s'inspire de la pure essence apostolique mohammadienne et d'autres,
ainsi que celle des Sahaba et éminents Chioukhs.

Viennent, alors, les autres confréries, dans la succession suivante : Al-Kalandaria visant la
purification de I'ame, s'astreignant au minimum, dans leur subsistance, et, rejetant toute
forme d'épargne ou de thésaurisation. lls jouissent des délices licites, sans s'enliser, dans un
surcroit de recueillement.

As-Siddikia (attribuée a Abou Bekr es-Seddik), est celle du Cheikh Abou bekr ben Houwwari.

Al-Koubrawyah (du Cheikh Al-Koubari) et sa filiale Al Hamadanyah dont le promoteur Ali put
rassembler, durant ses pérégrinations de par le monde, les liturgies de mille quatre cent
maitres soufis. Il en fit un "wird" matinal, récité a voie basse, et trés recherché.

Deux autres filiales de la premiére : er-Rouknyah (de Roukn ed-Din es-Semnéani) et
en-Nouryah (de Nour-ed-Din elAsfarayini).

Quant a Al-Khalwatyah, elle se caractérise par une litanie de base, "Ism el Jaléla (nom de Sa
Majesté divine). Le Cheikh Tijani adopta cette voie, dans ses débuts, et fut, pour lui, d'une
grande efficience, dés ses premiers contacts avec son éminent maitre égyptien MahmoQd
el-Kordi. Sa chaine de transmission, citée par (el Jawahir), est le célébre "Sanad" remontant
au Prophéete, suivant une succession de maitres, parvenant jusqu'a AlJoneid, par
l'intermédiaire de Daoud et-Tayi, Habib el 'Ajimi, Hassan el-Basri et le beau-fils du Prophéte,
Ali Ibn Abi Talib.

Deux autres confréries : Al-Mawlaouyah (de Jalal ed-Din et-Toussi) et Aljahrya (d'’Ahmed
es-Souyouri), se réclament de Khadir. Al-Bourhadnyah (attribué au Cheikh Bourhan) se
caractérise, en sus des oraisons effectuées a haute voix, par le costume vert, endossé par
ses adeptes, a I'encontre de I'Ahmadyah, connu par le pourpre de ses habits d'apparat. Chez
Al-machrayah, les oratorios chantés ou concerts spirituels, sont de rigueur; ses adeptes en
haillons, s'adonnent a une mendicité ostentatoire.

Les Qéadirites (de Si Abdeqader el-Jilani) et les Hatimites (lbn 'Arabi el Hatimi) sont
d'obédience spiritualiste notoire, ainsi que les Madianites (Abou Médian el-Ghawth, Soufi
Algérien de Tlemcen).



Les autres confréries, non moins réputées, mais appréciées, a juste titre, sont : les Rifaiyah
(filiale Qadirite) Qocheiriyah, Kharraziyah (d'Abou Said el Kharraz), el-Khochaniya (du Qotb
ed-Din et Khochani). El-Madariyah (du Chah Madary), Ech-Chettariyah (Abdellah
ech-Chettar) en-Neqchabendiyah (Bahaa ed-Din Neqchabend) El-Hallajiyah, EI-Joneidlydah,
Es-Sahliyah (Salah Ibn Abdellah).

Il s'avére donc, a la suite de cet exposé substantiel, que la sainteté ne s'intégre, guére, dans
le cadre d'une rationalité discursive, ni d'un intellectualisme contemplatif ou imaginatif.

La trans-conscience intime et la profonde nature cognitive, qui marquent ce sublime état
électif, sont I'apanage d'un groupe de privilégiés, touchés par la faveur de la Providence,
sans motivation, ni prédisposition. La conscience de cette grace Divine n'est pas a la portée
de tout le monde, d'ou la confusion ressentie, aussi bien par les adeptes du Soufisme, que
par certains adversaires, par trop littéralistes. "Allah seul connait Ses élus, d'aprés un hadith
Qodsi (sacré). Des signes distinctifs ambigus et apparemment contradictoires, déroutent les
esprits les plus critiques. Si la conscience humaine est incapable de capter les caractéres
essentiels d'une ame élue, par contre la connaissance de Dieu demeure concevable, a
travers la manifestation des signes de Sa Beauté et de Sa Magnificence. L'incapacité initiale
de Le concevoir est - comme dit Abou Bekr es-Siddik, répété par Pascal - la véritable
conception de Dieu.



CHAPITRE VIII:
SOUFISME SALAFI OU CLES
DU SOUFISME
Pourquoi la Tijania est une voie Abrahamo-Mohammadienne ?

La Tariga Tijanya occupe, parmi les voies soufies, une place d'un rang éminemment éleve,
vue sa réelle parenté avec I'lmam des Prophétes, Seigneur du Royaume des Elus, Maitre
des Maitres, Sidna Mohammed (bénédiction et salut soient sur lui).

Pourquoi cette affinité, si ineffable et si sublime ?

La voie Tijanya est connue, en premier lieu, sous la qualification ahmadya. C'est une
appellation trés courante, dans le concert des Tijanis, pour diverses raisons : Il ya, en
premier lieu, un mobile apparent qui s'impose de prime abord : c'est le nom de son
promoteur: Sidi Ahmed Tijani.

Une seconde raison est suggérée par la racine etymologique du mot "Hamd" , justifié par
I'appartenance de la Tariqa a la série des confréries dites de gratitude, souvent qualifiées de
Chadhilites. C'est également plausible.

Un troisieme motif, trés subtil, revient au fait que ses litanies sont axées, implicitement ou
explicitement, sur la méme notion du "Hamd", dans ses formulations les plus profondes.
Entre autres, la "fatiha", dite "Mére du Coran", comportant d'indicibles secrets des graces
divines; la sourate du Qadr (Destin) aux multiples arcanes; la fatihi : invocation de
bénédiction, expression vivante de reconnaissance a Allah, pour l'insigne faveur concrétisée
par le Message sublime de notre Apétre, grand initiateur des Secrets intimes, cachet de
gloire et inimitable directeur de conscience. Un autre leitmotiv de notre Tariga est calat
"Jawharat el-Kamal" (Perle de perfection) dont les termes, pleins de verve, inspirent les plus
heureuses manifestations cosmiques. D'autres liturgies, qui en sont les motifs conducteurs,
sont la source de mystéres inexprimables. Un quatrieme justificatif: le grade élevé de son
maitre: Sceau Supréme de la Sainteté et héritier des splendeurs mohammadiennes, autant
de dons gracieux, dignes d'hommage et de louange. Allah, dans Sa Majestueuse Pré-
éternité, accorda au Sceau des Saints - d'aprés Ibn 'Arabi - les insignes faveurs, en
corrélation concomitante avec le Sceau de la Prophétie, tous deux archétypes de la
condition humaine vassale, redevable a Allah de fervents éloges.

D'autres considérations, qui justifient encore cette appellation, s'integrent dans l'ineffabilité
inhérente au "Katmia", autre qualification transcendante du Sceau des Saints.

Quant au caractere Mohammadien de cette voie, il découle, d'abord, des propriétés
esquissées, dans le dernier chapitre, a propos de la (Tariga Mohammadyah), axée,
notamment, sur la calat, intime invocation pour le Prophéte. L'image luminescente de Sidna
Mohammed, source d'inspiration de l'initié, est, alors, le point de concentration, qui débouche
sur la grande ouverture, marquée par la cristallisation, au sein de la trans-conscience, de la
figure apostolique réelle. Le mourid transcende, ainsi, par degrés, vers le Summum, qui
concrétise la réalité Mohammadienne, toujours vivante. Cette concrétisation fulgurante, qui
se réalise au moment ou le fervent adepte s'y attend le moins, est le propre de cette
prestigieuse initiation ou la fatihi demeure la clé de tous les mystéres. Déja, I'lmam Bekri,
bien avant Sidi Ahmed Tijani, dépeignit les caractéristiques inouies de cette galat, que le
concert plénier des Soufis admettait et appréciait.

D'autre part, le Prophéte Mohammed eut I'aimable geste de s'allier et d'apparenter les
adeptes assidus de cette Tariga, comme marque indélébile de la prééminence de leur grade,
dans la hiérarchie mystique. Les disciples de ce Cheikh sont les propres disciples du



Promoteur réel de cette Tariga, dont il cautionne les privileges et les dons miraculeux, qui
leur sont promis. Ces honorables distinctions ne sauraient @émaner d'une source, autre que la
source Mohammadienne. Des signes d'une sublimité et d'une luminité indicibles, en illustrent
les inimitables et extraordinaires ébauches. De véritables fresques, d'une luminescence
palpitante, s'esquissent spontanément, se profilant sur les contours idéalisés de l'initi€,
touché par la Providence. Ces marques sont exclusives, et se refletent sur le miroir policé de
toute ame dépurée. La discursivité demeure inapte a saisir les impondérables de ces flashs
ésotériques. Sept autres propriétés impriment a cette Tariga une spécificité marquante :

Al'instar de la religion Mohammadienne, elle est la derniére des Confréries dont I'avénement
s'inscrit, en dehors du Chadhilisme. Son adoption ne crée, vis-a-vis des autres Confréries,
aucun probléme de désintégration, car toutes convergeront, a la fin des jours, vers le grand
Symbole d'unité Mohammadienne ou les rites fusionneront, dans le méme creuset islamique.
Une pieuse jalousie anime le Promoteur de I'lslam, devant toute atteinte ou entorse a ce bloc
unifié. De par Sa grace enveloppante, Allah centuple, jusqu'aux milliers, les primes de cette
élite, dépeinte dans un hadith ou le Prophéte spécifie que le "moumin" (croyant) du "dernier
des Temps" (Akhir-ez-zaman), équivaut en "ajr" (prime) et non en "martaba" (degré ou
grade), a une cinquantaine de Sahaba (Compagnons du Prophéte).

Al-Fouti Omar, auteur des (Rimah) (lances), fait remarquer que celui qui met en doute cette
notion d'intégralisation sur-croissante, dénie, en fait, une donnée authentique de I'lslam.

Le caractére abrahamique n'est pas moins marqué, dans cette voie, car, toute spécificité
mohammadienne est, par définition, abrahamique.

"La religion de Dieu - précise le Coran - est l'lslam" "(Sourate de la famille d'Imran, verset
1%, et I'lslam s'identifie a la religion d'Abraham, qui englobe les religions révélées. "Dieu leur
ordonne le Coran = "Dieu ne dit que la vérité; suivez, donc, la religion d'Abraham, qui était
pieux et n'associait point d'autres divinités a Dieu" (verset 89). On demanda, un jour, au
Prophéte, laquelle des religions est la meilleure ? "C'est -répondit-il-, sans hésiter - la religion
la plus aisée, celle d'Abraham". (Moslim, Mousnad Ibn Hanbel et Tabarani). Le Coran tient a
préciser, nettement, le credo d'un musulman abrahamique. "Dis-leur ((5 Mohammed) : "Nous
croyons en Dieu, a ce qu'll a révélé a Abraham, Ismaél, Jacob et aux douze tribus : Nous
croyons aux Livres Saints que Moise, Jésus et les Prophétes ont recus du Ciel; nous ne
mettons aucune différence entre eux, nous sommes musulmans" (Sourate Al-Imran, verset
78).

Les aspects essentiels qui imprégnent I'Abrahamisme islamique et, partant le soufisme, se
repercutent, dans d'autres caractéristiques trés distinctives, telle la notion de grace qui définit
la (Khollah), chez Ibrahim el-Khalil, c'est-a-dire I'amitié divine libératrice, comme I'appelle
Massignon, ou plutdt, cette réciprocité d'amour, entre Dieu et I'ame khalilienne. D'autre part,
le sens de gratitude (ech-chokr) dont se réclame le chadhilisme est transcendantallement
développé chez Abraham, grand initiateur du bien, symbole de Ila Soumission
inconditionnelle a Dieu, dont il fut I'Elu Préféré. D'ou, la prééminence du soufi des Derniers
Temps. La grandeur d'ame, la patience et I'endurance qui cristallisent I'Ethique Abrahamique
sont les leitmotiv de la Morale comportementielle de I'Initié qui se rend a discrétion, dégagé
de toute velléité, dans un renoncement, résignation et abandon permanent a Dieu. Cet
attachement indéfectible a Allah est le fil conducteur qui marque I'élan abrahamique. Ce
sentimentalisme qui s'allie, curieusement, a un intellectualisme intuitif, est conditionné par
I'épanouissement spontané de I'Ego, chez le soufi, dans une ambiance non viciée par des
écarts excentriques de bigotisme : Certains initiés semblent avoir oublié ce rayonnement
heureux, reflet imperturbable et fonction d'impondérables, dont I'lslam a fait le fond méme de
son dogme. Le véritable soufi est I'archétype d'un salafisme sounnite, qu'aucune anicroche
ne souille ni pollue. C'est I'lslam dans sa pureté originelle, ou l'initié se réclame, a chaque
instant, d'une tradition prophétique, dans tous ses états, aussi bien énergétiques que
statiques. Le caractére miraculeux qui sort de I'ordinaire, n'aura aucun impact, s'il n'est fondé
sur une option authentique du Prophéte. C'est ce que le Cheikh Tijani explique, en précisant
que la rectitude - justesse d'esprit et dignité de I'acte - est plus méritoire que mille miracles".



Le soufisme Tijani est un mysticisme islamique qui s'identifie a un systéme éthique dont
l'idéalisme l'imprégne, profondément, d'un humanisme transcendant, mais pratique, ou toute
religiosité creuse est bannie. C'est, pour parfaire la Morale Universelle que I'Apétre de I'Islam
a été envoye.

C'est ce processus sounnite, qui doit commander le comportement d'un Tijani, sans dévotion
outranciére, et avec une vision réelle des conjonctures. "La foi, par excellence, se
manifeste - dit le hadith - par un bon comportement envers les hommes" (Tabarani). Une des
branches de cette foi agissante est "d'écarter d'une voie publique tout obstacle, pouvant
nuire aux passants". (Hadith rapporté par les Sounan, a l'exception du Mouatta). Le
dilettantisme défaitiste ou nihiliste, se réclamant d'un fatalisme dévié, n'est guére de mise,
car "Dieu n'agrée point une foi qui n'est pas étayée par des actes" (Tabarani). "Un croyant,
physiquement fort, est - affirme encore le Prophéte, dans une tradition rapportée par
Moslim - plus valable et mieux aimé de Dieu, qu'un moumin de faible constitution".
"Dieu -rapporte Tabarani - aime le croyant qui exerce un métier". La mendicité, comme atout
exhibitionniste, chez certains bigots, est prohibée par I'lslam. "Mieux vaut, pour un moumin,
ramasser du bois, pour assurer son gagne-pain que mendier". (Sounan sauf Abou Daoud).
L'espérance et la persévérance sont, donc, le propre d'un croyant ou un soufi salafi. Toute
ostentation déviante est considérée comme un comportement excentrique, car, "celui qui
s'écarte de la Communauté se détache des liens de I'lslam". "La foi subjugue le croyant, en
I'empéchant. d'étre perfide ou scélérat" (Tabarani). Mais, si l'lslam consiste dans une
pratique cultuelle adéquate, la foi - dont se réclame le soufisme - implique la conviction qui
s'identifie a une adhésion totale a Dieu et a une sublimation, dans un comportement qui
s'ingénie a éviter toute atteinte a I'nonneur et a la dignité d'autrui. "La pudeur est une marque
de foi", et, celui qui en est dépourvu, ose tout se permettre" (Tabarani). La valeur du geste
d'un soufi est hautement appréciable, en Islam. La qualité de l'acte réside, en effet,
davantage dans le sens d'abnégation et dans l'altruisme, que dans la valeur matérielle d'un
don. La véritable richesse, but supréme auquel aspire un soufi - n'est guére l'aisance
matérielle, mais plutét la richesse de I'ame. "(Boukhari, Moslim et Tabarani); c'est cet élan
généreux de I'ame et du sentiment, qui fait la force d'un soufi, dont 'ultime désir est de se
sentir comblé par Allah, sans dépendre, aucunement, d'un autre que LUI Autant de
caractéres, éminemment élevés, qui caractérisent le croyant, c'est-a-dire le véritable soufi.

Deux qualités essentielles - affrme Si Larbi Ben Sayah comme conclusion de sa
Boghya - sont le propre d'un véritable Tijani; S'attacher fermement a Dieu, en se réclamant
de Lui et de Lui seul; se conformer, strictement, aux préceptes de la Sounna, dans un
conceptualisme qui accorde prééminence aux concepts coraniques et a la tradition
prophétique.



REFERENCES
DE LA BIBLIOGRAPHIE SOUFIE
René Guénon, Abd AlWahid, 1981, 20 p. Cahiers Unicorne

Abdulaziz, Maulana Shah, Secret of Two Martyrdoms. Honor and
remembrance of Hazrat Hasan (A.S.) and Hazrat Husain (A.S.A) by a
Sunni mystic (1780-1860), son of Shah Waliullah of Delhi. Appended is
collection of "World Opinion on Husain", with praise from many
non-muslim, i.e. Gibbon, H.G. wells, Carlyle, Ghandi, Nehru, et. 1971,
186pp.

Abu Bakr Effendi, The religious duties of Islam as taught and explained by
Abu Bakr Effendi/ a translation from the original Arabic and Afrikaans with
an introduction and notes by N. Brandel- Syrier. Leiden: Brill, 1971. X, LV|,
198 p. : 2 ill- (Pretoria Oriental series; 11) Reprint of the 1960 ed. with
additions and corrections.

Ahmed, Sufia. Muslim community in Bengal 1884-1912 Status and
development of Muslims of Bengal as India witnessed emergence of Indian
National Congress and Formation of all India Muslim League. Growth of
Muslim community viewed in relation to education and economic status of
urban and rural classes. 1976, 136pp.

Ahmad, M.M. Zuhur-Ud-Din Mystic Tendencies in Islam. Discusses origin
and development of islamic mysticism, analyzes its principal elements;
shows relations to fundamental tenets of Islam. xii, 224pp

AlAlawi, Sheikh Ahmed A sufi Saint of the Twentieth century. A beautiful
portrait by Dr Martin Lings (Abu Bakr Siraj ed- Din) of a spiritual master of a
North African Order descended from the Shadhili's through Sheikh Ahmed
ad-Darqawi, chapter on the origin of sufism, poetry of the Sheikh 1971.
242p.

Ali, Ibn Abu Talib, Hazrat (A.S.) Nahjul Balagha Eloquent Sermons) Best
edition we have seen, based on text of Seyyed Raz (4th cent. A.H.)
Translator, s. Ali Raza, has given a reliable English version adding Razi's
notes as well as those of Mufti Jafar Hussain Saheb, the scholarly editor of
the Urdu version. V.l. Preface, Intro, etc. from saheb, 120 sermons; V. 11,
118 sermons; V.III, Letters and sayings, indexes to sermons, documents
and letters, sayings. 1972, xLi, 520 pp.

Ali, Ibn Abu Talib, Hazrat A.S. Nah jul Balagha. Smoother English
translation (by M.A. Salim) but without notes, commentary, index, or
background. Includes sayings of Hazrat Ali as well as unique 7-page
sermon (Arabic and English texts) containing no aleph, by wich Ali
Disproved claim aleph is indispensable to Arabic 1975, 304 pp.

Ali, Hazrat (A.S.) The Richest Treasure. Compilation and editing by Yousuf
Lalljee of letter from Hazrat Ali (A.S.) written during his Caliphate to the
governor of Egypt about 657 AD. Principles of administration set forth
eloquently and compassionately, incliding conduct of the ruler. A mode].
26pp.




Ansari, Sheikh Abdullah, The Introduction (munajat). Translationin 1938 by
Sir Jogend's Singh, 1959 (59 pp)

Ansari, Khwajih Abdullah "mungjat- Intimate Prayers". Translation by
Lawrence Moris and Rustam Sarfeh, M.D. 1975, XI, 88 pp. + persian text

J. Arberry: 1) Muslim Saints and Mystics. Abriged translation by A. J.

Arberry of "Tadhkirat al-Auliya, containing stories of 38 of 114 sufi's in
original, 1973, (287 pp), 1973 (300 pp).

2) Tadhkirat al-Auliya. Translation by Dr. B. Behari including episodes from
more Sufis (62) than Arberry's edition, XXII (213 p.p.)

Ardalan, Nader The sense of Unity- the Sufi and Tradition.
Bakhtiar Laleh, 1973, XVIIl, 151 p.p.
Arnold, Sir Edwin Pearls of the Faits (Islam's Rosary) A poetic commentary

on the names of Allah (Asma al-Husna) in the form of stories of great
beauty and merit.

Asin Palacios, M (L'islam christianisé) (Etude sur le soufisme d'lbn 'Arabi
de Murcie.). Paris, Edition de la Maisnie, 1982

Asin Palacios (La Escatologia Musulmana en la Divina Comedia) Seguida
de Historia y Critica de una polemica 1984, 4e edition. (xvii+615 p)

'‘Ata 'lllah, Ibn, Sufi Aphorisms. Translation by Victor Danner of Kitab
al-Hikam. with introduction and notes, of a basic Sufi text on wich
commentaries have been written in almost every generation since. 'Ata
'lllah’'s death in mid 13th cent. AD.Danner attempts to situate 'Ata

Tllah's in matrix of the Islamic tradition. Includes Silsilehs (Spiritual Pedigrees) of

Shadhili order, 10 pp. of Sufi technical terms. Unfortunately expensive, but worth every
penny. 1973 xiv, 88 pp.

'Attar, Farid U-DIN MuslimSaints and Mystics Abrigded translation by A.J.
Arberry of 'Tadhkirat al Auliya', containing stories of 38 of 114 Sufi's in
original, revealing approach of each to mystical fulfillment. 'Attar was
Iranian Sufi of 12th - 13 th century AD, of whom Jallal ed-Din Rumi wrote:
"Attar is my very sou], as Sana'i is my spiritual eye". 1973 (rep) 287 pp.

'‘Attar, Farid UD-Din Conférence of the Birds. Translated from french by
C.S. Nott, a very moving allegory of the spiritual quest. The only English
version of this Sufi classic by a contemporary of Omar Khayyam. (see
Biography) 1974, 147 pp.

'‘Attar, Farid Al-Din, The'lL ah-i-n-ama, or, Book of God of Farid-aldin 'Attar
translated from the Persian by John Andrew Boyle: with a foreword by
Annemarie SchimelManchester University Press. 1976. XXII, 392 p.
:24cm.- (Unesco. Collection of representative works; Persian heritage
series)



'‘Attar, Farid UN-DIN Tadhkirat a-Auliya. A cheaper edition, translated by
Dr. B. Behari, including episodes from more Sufis (62) than Arberry's
edition, but briefer. xxii, 213p.

Averroes, Tahafut al-Tahafut (Incoherence of the Incoherence). This is the
philosipher's answer to the near-fatal attack by al-Ghazzali's "Incoherence
of philosophers" (see below). Translated from Arabic bu Simon Ven Den
Bergh. Vol. 1 : Transl. 1962, 374 pp.: Vol. 11, Commentary and notes,
1969, 219 pp.

Bakhtiar, Laleh Sufi. Expressions of the mystic ouest 1976 (120 pp) + 120
photos

Bowering, G., (The Mystical Vision of Existence in Classical Islam). The
quranic hermeneutics of the Sufi Sahl AT. Tustari (d. 283 896) 1979
(x+286 p.)

Bravmann, M.M. The Spiritual Background of Early Islam. Sub-titled'
studies in Ancient Arab Concepts'. Since the Qur'an came down 'in plain
Arabic' it is of crucial importance to understand the meaning of key words
in pre-islamic Arabic. Bravmann illuminates with erudition and rigor many,
such as din, islam, iman, kufr, ansar, sunnah, bay'ah, fadhl, life after death,
the return, crime and punishment, etc. Very important for Qur'anic
interpretation. 1972, 336 pp.

Burke 0. M., Among the Dervishes (from Tunisia to 1975 (203 pp).
Malaysia)

Burckhardt, Titus, An Introduction to Sufi Doctrine 1968, XIl, (166 pp)
Cambell Charles, Whatis 'Irfan ? an introduction to islamic gnosis (‘Irfan)

Chapman, J.A. (The Maxims of Ali). Contains maxims on almost all
aspects of life under (65), headings with introduction and alphabetical
index ( 1968) (86p)

Al-Ghifari, Abu Dharr An Examination of his Image in the Hagiography of
Islam by A.J. Cameron, a scholarly study wich examines life and influence
of one of the companions of the prophet, who was threatened with exile by
Omar, because of his support of claims of Hazrat Ali to caliphte, he is
source of numerous Hadith, wich are tabulated in an appendix. 1973, xv,
175

Chodkie Wicz, M. (Le sceau des saints, Prophétie et sainteté dans la
doctrine d'lbn'Arabi), 1986 (240p.)

Cologne Daniel (La révolution guénonienne), suivie de deux entretiens sur
la tradition musulmane. Société d'impression technique, (28 p)

Corbin, Henri (Bibliothéque des idées en Islam) (Iranien: Aspects spirituels
et philosophiques) 1972 (570p.p.)

Corbin, Henri Spiritual Body and celestial Earth. Corbin has translated
eleven precious fragments which specially discus this aspect of Islamic



reality from the works of Shihabuddin Suhrawardi (1191 AD), through Ibn
'‘Arabi, Qaysari, Jili etc... (I 05p.p.) selections from the texts (156p.p.),
notes (63p.p.) Bibliography, 1977 (362p.p.)

Corbin, Henri, Créative imagination in the Sufisrn of Ibn 'Arabi. Translated
from the french by Ralph Manheim. London. Routledge and Kegan Paul,
1970 (5414p).

Corbin , Henri. Histoire de la philosophie islamique, 600 ans de
développement mystique et philosophique, depuis le commencement
jusqu'a la mort d'Averroés, 1964 (384)

Cragg, Kenneth, Wisdom of the Sufis Anthollogy of short quotations from
AlFarid, Rumi, Ansari, Abou yazid Al Bustami, Maulana Al Arabi
'Ad-Dargawl and others With exercepts from the qur'an and hadith, 1976,
VII (94p.p.)

Ad-Dargawl, Sheikh Al-Arabi Letters of a Sufi Master Translation by Titus
Burckhardt. These letters belong to a body of teaching often remaining
oral, what might be called "practical sufism". What a sheikh has to say to
one or more of his disciples concerning the spiritual path lie may or may
not later record. These letters were collected by the Sheikh, himself, copied
by his disciples and printed often in Fez. This version from two 19th cent.
Manuscripts and a lithographed edition, 1969 x, 38 pp.

Dewey, Edward Hooker. Le jelne qui guérit, 1969. 208p.

Dumont Fernand, L'anti sultan ou EI Hadj Omar Tall Du Fonta, Combattant
De La foi. 1974. Africaines. Nouvelles Editions.

Dupree, Louis: The saints come marching in, Hanover, NH American
Universities Field Staff, 1977 (4P)

Ebrahim, Trust, Peer Mahomed (Ethics "Akhlaq") Code of behaviour:
conviction reliance (on God), sincerity,modesty, truthfulness, eath-taking,
misappropriation, back-biting, arrogance, seeking and giving councel,
humility, jealousy), 1976 (350p)

El-Eflaki, Shemsoud-Din (Legends of the Sufis). Translation by J. W.
Redhouse of selections from Menagibul, Arafin of the Mevlevi saints,
especially Jallal ed-Din Rumi, 1881 (rep. 1976) (125p)

Evola, Julius. Masques et visages du spiritualisme contemporain, 1972.
304p.

Farid Ud-Din Attar: conference of the Birds. Translated from french by C.S
Nott, 1974 (147 PP.)

Farzan, Masud (Another way of laughter) more than 100 tales of Sufi
humor, many from Rumi, Mullah Nasereddin, 1973 (xvi, 112 p.).

Fatemi, Nasrollah, Al-Sufism, message of Brotherhood, Harmony, Hope
1976 (246 p.)



Al-Qadi, Imam Abdarrahim Islamic Book of the Dead. A collection of hadith
on the pire & the garden translated from Arabie by A'isha at-Tarjurnana, to
which is added a page of counsel on Death in Arable and English by Sidi
Muhammad ibn al-Habib, an introduction by Abd al-Quadir as-Sufi, and a
section on Sufi practics according to the Darqgawi order in preparation for
death, including the Arabie & English texts of surat ya-sin, recited at the
tirne of death of a loved one. 1977, (165p)

Qadri. Ali Muhammad.Al-Hizb al-Azam. Translated by A.H. Siddiqgi of a
collection of prayers selected by Allama Qadri from the Qu'ran and the
hadith, arranged in seven chapters, one for each day of the week, a sacred
program of the remembrance of God for the Whole of the week. (1 16pp).

Al-Ghazzali The Alchemy of Happ i ries s. Tran slated by Claud Flield from
the Hindustani version of Ghazzali's own Persian abridgment of the |hya.
Eight sections included are :knowledge of self , of God, of this world and
the next, role of music and dancing in religions life, self-examination and
remembrance of God (dhikr), marriage in religions life, love of God. n.d.
136pp.

Al-Ghazzali Book of counsel for kings. Translated by F.R.C. Bagley from
Persian and Arabie texts. Master-piece of persian literature in two parts: (1)
proper beliefs a good ruler should hold, being a summary of the Islamic
creed, (2) ethical and practical advice on conduct of a ruler, desirable
qualities of ministers, secretaries and wives, Intro. notes, index 1964, (272.

p)

Al Ghazzali The Book of Knowledge. Translation by Amin Faris of first
chapter of book 1 of |hya (revival of religions sciences) in which all learning
is praised and especially knowledge of God, Bibliography, indexes of
names, Arabic terms, annotated. 1966 (246 pp).

AlGhazzali the confessions of Al-Ghazzali. Translation by Claud Field from
a Hindustani version of the Mungid min ad-Dalal (delivrance from error),
Ghazzali's quasiautobiographical work, written late in life, in which he
explicitly confesses to having been a sufi. n.d. (70 pp).

Al-Ghazzali The Ethics of Al-Ghazzali By Abul Quasem, Faculty of Islamic
studies, Malaysia University. Foreword by W. Montg. Watt. Sub-title: A
composite Ethics in Islam. Ali major problems of Islamic ethics discussed
as well as observations of others regarding ai-Ghazzali's ethics. Bibliog. of
Arabic, Persian & other sources, index of Arabic & Persian terms, gen.
index. 1976, (273. pp)

Al-Ghazzali Faith and Practice of AlGhazzali. Translated by W.
Montgomery Watt. frorn two works by AlGhazzali: Deliverance from error
(alMunqidh Min ad-dalal) , The source of most of what is known of
al-ghazali's life, and the beginings of guidance (Bidayat al-hidayat), setting
foi-th his ideal of religions practices and conduct of social relationships.
Essentially an introduction to the lhya , 1963 (rep) (1 55 pp).




Al-Ghazzali Foundations of the Articles of Faith. Translation by Amin Faris
of second chapter of first book of Ihya concerning belief, the distinction
between "believer" and "Moslem". Bibliography, indexes of names & Arabic
words. 1969, 144p.

AL-Ghazzali lhya Ulum ed-din (Revival of religions sciences) Ghazzali's
magnum opus, five volumes of four books, translated by Maulana Fazlul
Karim, whose faulty grasp of English rarely obscures his meaning and is
compensated for by completeness of this work, unique in english. Book | :
worship 335 p; Book Il wordly, usages, 282 p; Book 111, destructive Evils,
334 pp; Book IV (2 parts), ; Constructive Virtues, 536 pp. Setonly.

AlGhazzali Mishkat al-Anwar- (Niche for lights). Translation by W.H.T.
Cairdner of Ghazzali's mystical treatise on the light verse of the Qur'an
(s.xxiv, v. 35). Brief, but a crucial contribution to understanding Ghazzali's
mystical insights, and may deepen insight of the reader into this profound
verse. Introduction of 75 pages by translater, rest is translation, keyed to
Arabic text (not included). N° index. 1952 vin, 175 pp.

AlGhazzali The Mysteries of Almsgiving. Translation by Amin Faris of fifth
chapter of first book of Ihya. Based on three printed texts, one manuscript
copy, describing different kinds of Zakat (obligatory charity), payment
spiritual subtelies in charity, etc. 1966 xii, 96 pp.

Al-Ghazzali The Mysteries of Fasting. Translation by Amin Faris of sixth
chapter of first book of lhya on obligatory fast of Ramadan and rules for
optional fasts. Bibliog, indexes of naines and Arabic words.

Al-Ghazzali The Mysteries of Purity. Translation by Amin Faris of third
chapter of first book of lhya on ritual purification, an essential in Islam, as
the holy prophet said : "Purification is half on belief." References, indexes
of naines and Arabic words. viii, 100 pp.

AlGhazzali Ninety-Nine Names of God. Translation by Robert Stade of the
major portion of the Magsad Al Asna in which Ghazzali showed in what
sense men might hope to imitate the attributes of God embodied in his
beautiful naines (qur'an, s. xx, v. 8) 1970, 138 pp.

Al-Ghazzali On the Duties of Brotherhood. Translation by Muhtar Holland
of part of chapter V of book Il of lhya on eight duties of Brotherhood: (1)
material assistance; (2) persona] aid; (3) holding one's tongue; (4)
speaking out; (5) forginveness; (6) prayer; (7) loyalty and sincerity and; (8)
informality. Details on life of author, notes. 1975, 95 pp.

Al-Ghazzali Some Moral and Religious Teachings. .Translation by Syed
Nawad Ali of excepts from Book three and four (Destructive Evils and
Constructive Virtues) of the |hya Also includes short chapter from Minhaj
AL 'Abidin (Path of the Devout), said to be last of Gliazzali's works.
Introduction contains useful list of Gazzali's known works. Index, 2nd ed.
1944, x 1 70pp.

Gilseman, Michael. (Saint and Sufi in Moderr) Egypt). Chapter on D hikr,
structure of sufi orders, recruitment 1973 (248p)



Guenon, René. Apergus sur L'Esotérisme Islamique1973. 168 p. (essais).

Al-Hallaj, Mansour THe Tawasin. only English version in print of profound
and mysterious "ecstatic utterrances" (Tawasin) of the 10th c. AD Sufi,
disciple of alJunayd, whose uncontainable fervor brought down the wrath
of orthodoxy in Baghdad and led to his martyrdom. This volume also
includes "The song of Purification" of the late Sheikh of the contemporary
Habbibi order and commentary by Sidi Fudul Al-Hawari as-sufi. 1974, 81

PpP-
Al-Hallaj, Diwan Traduit de l'arabe par L. Massignon, le calligraphe (60 p.)

AlHamadhani A Sufi Martyr. Translation by A.J. Arberry sub-titled "The
Apologia of Ain al-Omdat al-hamadhani, "this is a poignant document
composed by an eminent sufi awaiting executionin Baghdad in 1131 AD in
a vain attempt to have his sentence overthrown. 1969 (1 01 pp).

Hawi, S.S. Islamic naturalism and mysticism. A philosophic study of Ibn
Tufayl's Hayy bin Yaqzan. 1974. (xv, 282 p.)

Hazrat Abbas, Grandson of Holy prophet (PBUHH), son of hazrat Ali by
Fatimah, martyred at kerbala bringing water to beseiged Hussein. note on
symbols of Muharram, annual mourning of shi‘ites for Hussein

AL-Hujwiri (Data Ganj Bakhsh) Stories from Hazrat data Ganj Bakhsh, 101
stories taken from al-Hujwiri's famous Kashf almahjub by M. Hassan,
director of hazrat Data Ganj bakhsh Academy in Lahore. Tales from early
Sufism illustrating various aspects of mystical core ofislam. n.d., 129 pp.

AL-Hujwiri Hazrat Data-Ganj Bakhsh (Hujwiri). By Masud-ul-hassan, the
first comprehensive work on thte life and work of al-Hujwiri, known in India
as Data Ganj Bakhsh. He was llth c. AD Persian treatise on sufism, whose
tomb in lahore is still a place of pilgrimage. (see Kashf al-Mahjub under
sufism). viii, 394 pp.

AL-Hujwiri Kashf al-Mahjub (Revelation of the veiled) translation by R.A.
Nicholson of oldest persian treatise on sufism, written in lith cent. AD by
Abu I'hassan al-hujwiri, native of Ghazna, also known as hazrat Data Ganj
Bakhsh. Apparently based in part on Kitab ul-lumma', an earlier Arabic
classic which Nicholson later edited and summarized (see Abu Nasr al
Sarrdj). Gives biographies of sufis. Comparisons of various sects,
discussion of technical sufi terms. Indexes of persons, places, subjects and
orientai works, books. 1936, 443 pp. (see Data Ganj Bakhsh)

A.H. Kader AL-Junayd: The life, personality and writings, 1962 (244 p.)

Kadic, Resad: Mevlud (poem on the birthday of Muhammad). Izvrsni odbor
Udruzenja ilmije u SR BIH, Sarajevo 1963, 63.

Al-Kalabadhi The Doctrine of the Sufis. Translation by A.J. Arberry of the
Kitab al-ta'arruf li madhab ahl al-tasawwu an authoritative 10th c.AD work
on sufism, subject of numerous commentaries by eminent sufis, intended
to bridge the gap between sufism and orthodoxy which had widened after




martyrdom of Hallaj. Suhrawardi al-maqtul (also a martyr) said of it: "but
fort he Ta'arruf, we should not have known sufism." 189pp.

Cambridge University Press 1977 (173p) translation originally published in
1935

Keddie, N.R. (Ed.) Scholars, saints. and sufis sub-titled Muslim Religious
Institutions Since 1500, Book contains 16 papers by scholars whose
interest is more political and anthropological than spiritual. Valuable
material on role of Ulema (Doctors of law, called here 'scholars') occupies
3/4 of book. Sufism is concerned with Khilvati's, Hamadsha' is, and
Mahdists of Sudan. Short excellent article on rare topic of religious
observance among Islamic women corrects many misapprehensions.
1972, xi, 401 pp.

Khan, Khajia The Philosophy of Islam. While recognising the difficulty of
discursive treatment of Tasawwuf (sufism), the author belleves it to be
possible to reconcile orthodox philosophy with sufi doctrine. x 132 pp.

Khan, Pir Vilayat Sufi Masters. Brief remarks on lives and teachings of
Rumi, Ibn 'Arabi, Hallaj, 'Attar, Bastami, Shihabuddin Suhrawardi and his
own father, hazrat Inayat Khan. 1971, 43 pp.

Khan, Khaja Studies in Tasawwu (Sufism). Drawing material from various
writers on sufism, an attempt is made to show harmony and consistency of
sufi doctrine. Glossary of technical terras of sufism (xii, 260 pp.)

Khan, Pir Valayat Toward the One. Although there is but one-God, there
are many ways to him. Acknowledgement of the unity of alms is an aspect
of sufism much emphasized by Pir Valayat. High point of book is transition
on p. 295 from "meditation" to "Dhikr" "the ultimate practice", whichis heart
of islamic mysticism, transcending ail that went before. Most important
sentence in book appears only once: "The Dhikr should not be practiced
without being prescribed by an authorized sufi. "Profusely illustrated. 1974,
678 pp.

Khushaim, Ail ZarruQ. The Sufi. Life and work of 15th cent. Sufi and jurist,
Ahmad Zarruq alBarnusi al-fasi, founder of a Tarigat of shadhili order in
North Africa; of puritanical sunni school of 'sobriety’ after al-junayd, he
neverthless was un-bigotted regarding the "intoxicated" such as alHallaj,
whom he, like Junayad, condemmed for imprudence. Author, prof of
islamic philosophy in University of Tripoli, careful scholar while
sympathetic, even possibly aninitiate. lllustrated with contemporary scenes
of the order. Valuable charts of silsilehs (spiritual genealogies) of Zarruq's
and other orders. Admirable review of pure Islamic Sufism according to
Zarruq, with chapter on his criticisms of predecessors and contemporaries.
Lists of citations of Zarruq, catalogue of 108 known manuscripts and 23
commentaries. History of order. Foreword by RWJ Austin. 1976, vi, 218 pp

AL-Junayd The Life, Personality and Writi. By A.H. Kader, contains
invaluable material on one of the greatest of the early (3rdAH/ 9thAD cent)
Sufis through whom most sufi orders trace their spiritual descent from the
Holy Prophet. Extensive excerpts translated from Junayd's writings,



including 18 letters and essays with Arabic text. List of known works. 1962,
244 pp.

Jalal Ed-Din Rumi Discourses of Rumi. Selections and translation by A.J.
Arberry of short commentaries and illustrative talks by the great Persian
Sufi with his disciples, is known as Fihi ma fih ("In it is what is in it") from
Rumi's reply to a disciple who asked if it contained his teaching, 1972, 276

Pp.

Jalal Ed-Din The Mystical Poems of Rumi. Translation by A.J. Arberry of
200 of the odes of the Divani Shamsi Tabriz of the great Persian mystical
poet. Virtually none of these poems by the founder of the Mevlevi
dervishes has been translated before. 1968 viii, 204 pp.

Jalal Ed-Din Rumi The Persian Mystic. By F. Hadland Davis. Includes, in
addition to a short life sketch, a translation of some of Rumi's works, Xxiii,
170 pp.

Jalal Ed-Din Rumi. The Persian, The Sufi. By A. Reza Arastech, a
systematic study of Rumi's re-birth as a total being by a psychiatrist whose
persian origins combine to qualify him especially to reveal and explain the
elements of Rumi's life which are so relevant today. Preface by Erich
Fromm, M.D. 1985, xx, 200 pp.

Jalal Ed-Din Rumi Poet and Mystic selections from his writings by R.A.
Nicholson with translation from the persian, introduction, and notes. 1950,
192 pp.

Jalal Ed-Din The saint and the scholar Al-Biruni. A symposium honoring
the 1000th anniversary of the birth of the scholar al-Biruni, and the 700th
anniversary of the death of Rumi, the sufi saint. Handsoniely illustrated
volume of the Sixth Annual Near Eastern Round Table at New York
University. Editor, Peter Chelkowski. 1975, 250 pp.

Jalal Ed-Din Rumi The Mathnawi Translation, 3 vols. and commentary 2
vols. reprinting. Let us know if you wish to be notified translated by R.A.
Nicholson from 13th c. AD Persian. One of most profound mystical
commmentaries on the Qur'an and esoteric Islam ever written compiled
from most authentic manuscripts' Persian and English indexes.
Translation, 3 vols, 1444 pp; commentary, 2 vols, 846 pp.

Jalal Ed-Din Rumi Teachings of Rumi. Translation by E.H. Whinfield of
selections from Mathnawi. 330 PP.

Jalal Ed-Din The Rubaiyat select translations of Rumi's quatrains into
English verse by A.J. Arberry. The only English translation, copies now
scarce. 1949, 238 pp.

Jalai Ed-Din Selected Poems from Divani Shamsi Tabriz Forty-eight odes
edited and translated by R.A. Nicholson from a mss of E.B. Browne with
introduction and notes, from 1898 edition. reprint 1973, 128 pp.

Jalal Ed-Din Rumi The whirling Dervishes. By Ira Friedlander, a
handsomely illustrated account of the history of the Mevlevi Dervishes,




their eclipse under Attaturk's political reform of Turkey, and their partial
re-emergence in the name of contemporary -Tourism". 1975, 159 pp.

« Jalal Ed-Din The Whirling Ecstacy. Excerpts from the classical 14th c. AD
biography by Aflaki, detailing Rumi's meeting with Shamsi Tabriz, who
transformed him from a scholar to a mystic. 32 pp.

e Jami, Abd Ar-Rahman Fitzgerald's Salaman and Absalom. The title
indicates an examination by AJ Arberry of a translation of Jami's poem by
Edward Fitzgerald, to which Arberry has added a literal translation and his
own free translation, Nur ed-Din Abd ar-Rahman Jami, a Persian mystical
poet and Sufi of the 15th c. AD, composed mystical poems symbolizing in
erotic images the love of the soul for God; which have become classics of
Persian literature: Majnun and Leila, Yusuf and Zuleikha and Salaman and
Absalom, the characters of which, according to Najm ed-Din Tusi are
"symbols denoting the various degrees of the intellects." 2 plates, 1956,
viii, 206 pp.

o Jami: The Persian Mystic. by F. Hadland Davis, contains notes on the life
of Nuruddin Abdur-Rahman Jami, great 15th cent. AD Nagshbandi S ufi.
Also selections of his mystical works, Salman and Absal. Yusuf and
Zuleikha, the Beharistan, and his profoundest treatise, Lawa'ih (Flashes)
viii, 103 pp.

o JJilani, Abdul Qadir Futuh al- Ghaib (revelation of unseen) Eighty
discourses of the saint of Baghdad, founder of the Qadariya order of Sufis
in the 11 th cent, AD. Remarkable illumination of Sufi thought in
sympathetic translation by M.A. Ahmed. 1967 xiii, 213 PP.

e |bn' Arabi. L'Arbre Du Monde. (288 p). Deux océans:

1) Mystical Philosophy of Muhyid Din Ibn' Arabi, study by A.E. Affifi, 1965,
XVI, 213 pp.

2) Sufis of Andalusia, Translation by RW.J. Austin of Ruh al-quds and
al-Durrat al-Fakhirah

3) The Fanthestic Monism of Ibn' Arabi Doctrine of Wahdat ul'wujud (Onesess of
Bains) quoted in Arabic and English by SABLE.Hussaini, in work complementing Affifi's,
1970, XVI (250 pp)

e The Wisdom of the Prophets (Fusus ul-Hikam) Translation by Angela
Culme Seymour, 1975, xi, (146 p.p.)

e I|bn Al-Farid. Poem of the way. Translated by A.J. Arberry from the 14th c.

Arable of the Sufi poet, who summarized his mystical experience the Poem
of the Way (Nazm of Suluk) of 756 rhymes, 1952 (88 p.p)

e« I|bn 'Atd lllah, Sufi Aphorisms. Translated by Victor Danner of Kitam
al-hikam 1973, XV, 88 p.p.

e Imam Afi -Zain-ul-Abidin. fourth shi‘ite Imam, son of hussein by daughter of
last pre-Islamic ruler of Iran. His prayers included.




The Living Imam-nature and status of 12th Imam, belleved by shi'ites to be
alive "in occultation", since his final disappearance in 940 AD.

Isutsu, T. The Concept and Reality of Existence. Four essays on islamic
and esp. Iranian metaphysics and 'Irfan' (gnosis), including analysis of
wahdat al-wujud (oneness of being) of 'Ibn' Arabi and Ni'matullah as
elaborated by Mulla Sadra long before Western existentialism of Heidegger
and Sartre, which it is compared. Greater part of book a study of structure
of metaphysics of Sabzawar , outstanding 19th cent Iranian
philosopher-mystic. indexes. 197 1.iv, 167 pp.

Lehrman, Jonas: Earthly Paradise: Garden and courtyard in Islam.
Berkeley, 1981, 240 pp. 243b. and w. illus, 15 color plates, 49 plans.

Lewis (Dr. H. Spencer).

1) "L'art mystique de la guérison" 1971, Editions Rosicruciennes
Villeneuve-Saint Georges, 3°™ édition, 1975.

2) Essais d'un mystique moderne, 1977

Lings, Martin what is Sufism?. A practicing Sufi (Abu Bakr Siraj ed-Din),
knows his subject intimately, his purpose is not so much to provide
information on sufism that is readily available elsewhere as to afford an
understanding of its inner dimensions, i.e. what Sufisrn means to Sufis, as
well as what it is not and does not mean. A clear and reliable introduction
to Sufism. 1975, 130 pp.

Lings, Martin Que es el sufismo? Madrid, Ed. Taurus. 1981. 138 pags.

Lings, Martin, A Moslern Saint of the Twentieth century, George Allen and
Unwin LDT, London, 1961.

Lings, Martin and safadi, Yasin The Qur'an catalogue of the 1976 world of
Islam exhibitl on of Qur'an arranged and annotated by distinguished
Muslim and Sufi, Dr. Lings, former keeper of oriental manuscripts of the
British Library, with aid of present Assistant keeper of the Arabic collection.
Excellent introduction to Qur'anic manuscripts with short essays on each of
styles displayed: Kufic, maghribli, early Naskhi and Ruyhani, early
muhaqgqgaq and Thulth, Mamluk, lI-Khanid, Timurid, Ottoman, Safavid and a
few 19th c. Persian copies. Brief section on bindings, glossary of Arabic
words, Bibliog., index. 24 full-page color plates, 59 illust., some full-page,
152 Qu'rans annotated in detail. 1976.

Litvak, L (El Jardin de Allah), Temas del exotismo musulman en Espana,
(1880-1913), 1985 (173 p)

Lopez Barrios, F -y Haguerty, M.J.: Murieron para vivir. El Resurgimiento
del Islam y el Sufismo en Espana, Barcelona, Argos Vergara, 1983, 239
pags.

G. Margais (notes sur les Ribats en Berbérie). In melanges René Basset,
Paris T.2 p. 395. 430



Massignon, Louis.

Akhbar Al-Hallaj: recueil d'oraisons et d'exhortations du martyr mystique de
I'lslam Husayn Ibn Mansur Hallaj mis en ordre vers 360/971 par
Nasrabadhi et deux fois remanié, publié, annoté et traduit par Louis
Massignon et Paul Krauss, -3e ed.- Paris J. Vrin. 1975.

Louis, Massignon. Akhbar Al Hallaj. Trad. 1957. 3 ed. 378 p. (Etudes
musulmanes 4).

Mazzaoui, M.M. (Origins of Safawids: chiisme, Sufism and the Ghulat),
1972 (1 02p.p.)

Miraj nameh. The Miraculous Journey of Mahomet. Translated from the
Arabic by Mir Haydar; introduction and commentaries by Marie-Rose
Séguy; translated from the french by Richard Pevear.- London: Scholar
press, 1977. 158 p.: col, ill. 30 cm

AlMuhassibi, Harith: An Early Muslim of Bagdad by Margaret Smith, 1935

Nasr, Seyyed Hossein, Islamic Studies. Essays dealing with three basic
aspects of Islam and its intellectual and spiritual life: social and juridical
dimensions of Islam, concerned with sacred law; the sciences of nature,
and the philosophical and metaphysical aspects, which, in Islam are
contained in philosophy on the one hand and sufism on the other.
Continuation of the themes of Ideals and Realities. 1967, 155 pp.

Nasr, Seyyed Hossein The Encounter of man and nature subtitled "The
Spiritual Crisis of Modern Man," This comparative study by a muslim
scholar of the place of man in relation to natural world, illuminates attitude
of christianity, Hinduism, Taoism, and Islam, shows the ecological crisis is
an aspect of modem western man's spiritual crisis, 1968, 152 pp

Nasr, Seyyed Hossein Ideals and Realities of Islam An introduction to the
religion of Islam, intended originaly for Muslims confused by contact with
the christian west. Excellent review written from within Sufism of all of
Islam: origin, doctrine, sects (Shi'ah, Sunni, Isma'ili, etc.), law and
mysticism. By one of the leading scholars of Iran. 1967, 183 pp.

Nasr, Seyyed Hossein Sufi Essays. Penetrating account of the spiritual and
metaphysical message and significance of Sufism as a living spiritual
tradition. Emphasis on the pertinence of Sufi teaching to contemporary
problems. 1974, 184 pp.

Nasr, Seyyed Hossein Three Muslim Sages (Avicenna Suhrawardi-
Ibn'Arabi) Really a study of Muslim philosophy, llluminationism, and Sufism
in terms of the lives and works of three towering figures in these fields:
Avicenna (d. 1037 A.D.), Suhrawardi (b. 1153 A.D.) and Ibn' Arabi (b.1165
A.D.) and based on lectures delivred at Harvard University. Includes
discussion of forerunners of each and development of these key aspects of
Muslim intellectual and spiritual life. Text, 121 pp., bibliog. notes, index, 64
pp. 1967 (rep).




Needleman, Jacob (Ed) The Sword of Gnosis. A collection of essays on
metaphysics, cosmology, tradition and symbolism mostly Islamic in
viewpoint by Schuon, Guenon, Pallis, Lings, Burckhardt, Hossein Nasr,
etc... from the quaterly "studies in Comparative Religion" for which a
valuable cumulative index by author in appended. 1974, 464 pp.

Nicholson, R.A. The Idea of Personality in Sufism. Attempts to show with
examples literature that Sufism is not essentially pantheistic, but often
bears marks of genuinely personal religion inspired by a personal God. vii,
106 pp.

Nicholson, R.A. The Mystics of Islam. An early, but still valuable study by
the eminent orientalist of Sufism covering The Path, lllumination, Gnosis,
Divine Love, Saints and miracles, The Unitive State, with useful notes and
translations of original material not available elsewhere. 1963, viii, 178 pp.

Nizami, Khaliqg Ahmad Life and Times of Sheikh Farid-ud-Din Ganj-i-Shaka
Scholarly but deeply sympathetic biography of the 13th cent. Chisti saint
known as Baba Farid. Life, teachings, poetry, influence on non-muslims,
biog. notes on successors. Admiring foreword by HA.R. Gibb. Extensive
biblio.; index, 1973, xii, 144 pp.

Nurbakhsh, Javad: Divani Nurbakhsh-Sufi Poetry. New York, 1980, 265pp.

Palacios, Miguel, A. : "Contacts de la spiritualitt musulmane et de la
spiritualité chrétienne" Islam et Occident, pp. 67 a72.

Parrinder, Geoffrey Jesus in the Qur'an. Prof. Parrinder approaches Islam
as a religion akin to christianity and explores sympathetically all the 93
verses in which Jesus is mentioned, setting them in context of Qur'an as
whole. Concentrates on detailed examination of Qur'anic teachings about
birth connected with him, giving parallels in Gospel where they occur.
general Qur'ani and Biblical indexes. 1976 (rep), 187 pp.

Pelly, col. Lewis The Miracle Play of Hasan and Husain. Authentic 19th
cent. compilation by Oersians under direction of secretary of British
Embassy of a complete Tazzalya play, by which Shi'ites memorialize the
martyrdoms of Imam Hassan (A.S.) and Imam Hussain (A.S.), esp. murder
of latter on 10th Moharram 61 A.H. (680 A.D.). Extensively annotated by
A.N. Wollaston from 19th cent. sources, including, unfortunately, George
Sale, who was hostile to Islam and ignorant of snism. Nevertheless most
valuable and best material on subject in English known to us. repr. of 1879
ed. v.i. xxxii, 303 pp; V. 11, 342 pp, incl. 4 p index to notes.

Probst, Biraben (Une confrérie musulmane moderne: (les Alaouiya, en
terre d'Islam), 3e trim, 1945

Quesnot (F.). Les Cadres Maraboutiques de L'lslam Sénégalais, In
Chailley (M.) Edit, Notes et Etudes sur L'lslam en Afrique Noire,
Documents du Cheam, Paris, J. Peyronnet, 1962.

Rahman, Fazlur The Philosophy of Mullah Sadra. The only known
treatment in English of the 17th cent. Persian philosopher. Rahman's
conviction that lie was not a Sufi is probably correct , but the source of his




rational expression was Shi'ite Irfan (Gnosis) as Corbin shows (see
Sufism) and Rahman acknowledges. Part 1: Ontology; Part Il: hagiology;
Part Il: Psychology: Man and his Destiny. Notes, indexes. 1975, viii, 277pp.

Rice, Cyprian, O.P. The Persian Sufis. Written in terms of christian
mysticism by a Dominica'n priest, bearing the imprimatur of the church and
acknowledges having advice of a Pir (Spiritual Master) of Ni'matullahi
Order of Sufis in Teheran. Includes translations of excerpts from Najim
ed-Din Raz, 13th c. AD Kubrawiyya Sufi. Describes the Sufi way and its
goal, principle doctrines and Sufi practices. Clear, readable introduction.
1964, 104 pp.

Sa'adi Of Shiraz The Bustan (Fruit Orchard). Translation by A.H. Edwards
of entertaining anectodes and devotional wisdom of the sage of Shiraz.
Born 1175 AD, Saadi was a disciple of the Sufi Pir Abdul Qadir Mani. 156

Pp.

Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein: Islamic Messianism/ The Idea of
Mahdi in Twelver Shi'ism. Albany, 1981. 233pp.

Saeed, Maulana Ahmad Key to the Garden of Bliss translated by Rahm Ali
al-Hashimi from Urdu collection of ahadith setting forth pious actions and
worthy deeds, including prayers and other pillars of Islam, dhikr, relations
with others, death, dreams, etiquette, glossary. 1971. 451pp.

Saeed, Maulana Ahmad Fear of Hell. Translated by Rahm Ali-Hashmi from
Urdu Collection of ahadith bearing on acts leading to hell, beginning, with
making partners with God and ending with bad manners. Appendices on
remedies for minor and major sins. Glossary. 1972, 256 pp.

Saeed, Maulana Ahmad What Happens After Death?. Selected ahadith
with commentary based on Tadhkirat of Qortobai, various works of

Jallaluddin Siyuti, Hafis of Qayyam, Sha'rani and others, translated from
Urdu Rahm Ali Al-Hashmi, 1974, 494pp.

Sage. Priéres et Remédes qui Guérissent. 197, 460p.

Sana'i, Hakim The Enclosed Garden of Truth. Translation by Maij.
Stephensen of the first chapter (of ten) of a Persian classic on Sufism by
Sana'i (1118-52 AD) of whom Jallal ed-Din Rumi said: "compared to Sana'i
1 am only half-baked." XXXIII, text: XXXIII, 197 pp. Persiantext: 100pp.

Sana'i, Hakim The walled Garden of Truth. David Pendlebury, follower of
Idries Shah, has abridged translation of Hadigat al- Hadigat by Maj.
Stephenson and improved his prose. Not really new translation, but
selections well made. In spite of usual protests of Sha's circle that Sufism
is "above" Islam, Pendlebury acknowledges that its aim is to know
God.1974,75pp.

Al-Sarraj, Abu Nasr Kitab Al-Luma' Fi'l-Tasawwuf. One of the earliest
extant works on Sufism (4th c. AH) by the master of the master of Abu
sa'id ibn al-khair. Intended to show consonance of Sufism with the Qur'an
and traditions of the Prophet (PBUH). Arabic text and index; 154 pp.




English summary, glossary and indexes by R.A. Nicholson. 1963 (rep). 472
PP.

Schimmel, Annemarie Mystical Dimensions of Islam. Most comprehensive
work on Sufisrn to appear in English; by a scholar whose heart has not
been petrified by the mind nor has the mind been drowned by feelings.
Includes history of classical Sufism. Sufi psychology, development of the
orders, "theosophical" Sufisrn (wherein Ibn Arabi's much misunderstood
Wahdat-i-wujud, Le. unity of being, perceptively clarified), rose and
nightingale theme in Turkish and Persian poetry, development of Sufism in
Inde-Pakistan; Appendices on mystical calligraphy, letter symbolism,
feminine element in Sufism. Extensive bibliog., indexes of Qur'anic
quotations, hadith, names and places, subjects. 1975, xxiii, 506 pp.

Schimmel, Annemarie Pain and Grace- A Study of two Mystical Writers of
18th Century Muslim India Mir dard (‘pain’) 1721-1785 of Delhi with
Nagshbandi connections and Shah Abdul Latif ('Grace') 1689-1752 of Bhit
are compared in beautiful but scholarly treatise by Prof. Schimmel. Dard
produced a kind of spiritual biography while Latif is seen in emotional
outpourings carefully translated from his Sindhi. Opens with masterful
essay on the indian scene in 18th cent. Bibliog., indexes of Qur'anic refs.
and ahadith, narnes and technical terms. 1976, xiv, 3 10 pp.

Schimmel, Annemarie, Et Al The Whirlinig Dervishes- A Commemoration
Commemorate's 700th anniversary of death of jallal ed-Din Rumi on
Decembre 17, 1273. From International Rumi Committee, beautiful
informative collection by Prof. Schimmel, J. Moore, Nail Keseva (a Mehlevi
musician) and J. Semers. striking color photographs of tomb of Rumi,
calligraphy, turning of dervishes, etc, 1974, 28 pp. full colon,

Schuon Frithjof, Le Soufisme, Voile et quintessence, dervy-Livres, 138 p.

Schuon, Frithjof The Logic of Transcendence. Closely reasoned discussion
of logical basis for belief in suprarational forms of knowledge, i.e.
transcendental gnosis. Chapters on the proofs of God, oriental dialectic
and its roots in faith, understanding and believing, nature and function of
the spiritual master, man and certainty, etc. 1975 (273 pp).

Schuon, Frithjof Transcendent Unity of Religions. Though Allah is one, his
messengers are many. It is therefore a legitimate, though perhaps
peripheral study to attempt to discern his oneness behind or within the
diversity of the messages. It is important to remember in such pursuit that
Muhammad (PBUH), as the Seal of Prophets, is the criterion of
completeness and perfection. Though it is not always apparent, Schuon,
himself a Moslern as well as a sufi, writes from this view. Originally pub.
1948, 156 pp.

Schuon, Frithjof Understanding Islam. Translated by D.N. Matheson,
perhaps the finest exposition of the perrenial and spiritual truth of Islam
available on English. By a European Moslem from within the Sufi tradition.
Profound, intellectually difficult, but very rewarding. 1963, 160 pp.

Sedir, Paul, Les Forces Mystiques, 1977, Amitiés Sphituelles.



Shabistari, Mahmud The Secret Rose Garden. Translation by F. Leaderer
of poetical answers to profound mystical questions put to Sheikh Sad
ud-Din Mahmud Shabistari in the 14th c. AD by Seyyed Amir Husseini of
Herat. A Sufi classic. VIII, 74 pp.

Shadhilli, Abu AL-Mawahib lllumination in Islamic Ivlysticism Translation by
Edward J. Jurji with introduction and notes of Qawanin Hikam al-Ishraq by
15th cent. Sufi, al-shadhili. Careful scholarly presentation of Egyptian Sufi
of North African Shadhili order of 12th cent. Still active. Index. 1939, 130

Pp.

Shah, Amina Arabian Fairy Tales. A collection of 28 traditional tales for
children about caliphs and dervishes, Jinn and Viziers, spiced with mystery
and magic and conveying the atmosphere of Islamic society. 1969, xi, 166

Pp.

Shah, Idries Nasruddin. Tales of the legendary Middle Eastern figure,
Mullah Naser edDin, first made famous in the West by Gurdjieff Delightful
and amusing, Shah insists they are profound.

Shah, Idries The Sufis. For reasons best known to himself, Shah has
devoted himself to popularizing Sufism in the West by insisting that itis not
essentially Islamic, through lie acknowledges on the first page of
introduction to this work that Islam in the "shell" of Sufism. Shah's learned
father a Sufi, goes on to say: "... the Koran is the last text book of Sufism,
and the prophet Mohamed the greatest Sufi of all times. Whosoever,
therefore, does not subscribe to this idea, despite the fact that he may be
following an occult way, is not a Sufi". Nevertheless, this is a fascinating
introduction to sufism and its many unsuspected (and possibly
occasionnally imaginary) influences on western civilization. 1964 xxvi, 404

PP.

Shah, Idries Tales of the Dervishes. First in a series giving Sufi tales, most
for first time in English, from various sources. Appendix identifies in
chronological order 62 Sufis from 7th to 20th century who are quoted.
1967, 222 pp.

Shah, Idries The Way of the Sufi. In his introduction, he points out the
various pseudo Sufi cults and off-shoots, such as the Gurdjieff work, which
confuse the seeker of Sufism; discusses misunderstandings of Western
orientalists; gives excerpts from classical sufis: Ghazzali, Khayyam, 'Attar,
lbn' Arabi, Sa'adi, Jami, Sena'i, and Rumi (every one a devout Moslem);
some material from four well-known orders: Chisti, Qadiri, Suhrawardi and
Nagshbandi; finally pet-pourri of "teaching stories" many of which appear in
English for first time. 1968, 288 pp.

SHAH, IKBAL ALI Islamic Sufism. Excellent introduction to sufisrn by father
of Idries Shah, who, unlike his son, insists on the essentially islarnic
foundations of genuine sufi ways. 197 1 (rep), 299 pp.

SHEIKH, M. SAEED Studies in muslim philosophy. Account of the four
principle philosophical movements of early Medieval period-Mu'tazalism,
Ash'arism, sufism, and the Ikhwani-safa(Bretheren of purity) as weil as
other thinkers of the period, influenced by greek philosophy. xii, 248 pp.



SIRAJ ED-DIN, ABU BAKR The book of certainty. A work of profound
insight by a contemporary Sufi, known in the west as Dr. Martin Lings.
Meditations on qur'anic themes, including the three levels of certainty: of
knowledge(Message of Islam), of experience(May of Islam), and of
vision(Goal of Islam). 1974 (108 pp).

SIRHINDI, SHEIKH AHMAD The Majaddid's Conception for Tawhid by
Burhan Ahmad Faruqui, study of the islamic Mystic of the 10th c. AD,
called the Majaddid-i-wujud and central to the subsequent development of

sufi doctrine. Sirhindi was affiliated with several orders: Suhrawardi,
Chistis, and Nagshbandis, 197 1,vi, 132 pp.

SMITH, Jane and HADDAD, Yvonne: Islamic Understanding of Death and
Resurrection. Albany, 1981. 270 pp.

SMITH, MARGARET Rabi'a the Mystic of Her Fellow Saints in islam life
and times of one of the earliest mystics of islam and the first famous
woman mystic, who had been sold into slavery as a child, settled in Basra
and died there in the late 8th cent. A.D. 1976, 220 pp. (Rabi'a the mystic),
Cambridge, 1928.

SMITH, MARGARET Readings from the Mystics of Islam. Translations
from nearly 50 Arabic and persian originals, together with a short account
of the history and doctrines of sufism, brief biographical notes on each sufi
writer. v, 144 pp.

SMITH, MARGARET The way of the Mystics sub-titled " The Early
Christian Mystics and the Rise of the Sufis", reprint of 45 year old work not
yet superseded. Reviews pro-Islamic Christian Mysticism in Near and
Middle East and shows extent opf diffusion and influence of christians,
warm relations Between Muslims and Christians in first islamic century.
Brief treatment of Islamic Mysticism and rise of Sufism, followed by short
sketches of great early sufis: Rabi'a the saintly woman, Muhasabi, subject
of later work by author(see Smith-2160), dhu'n Nun Misri and Abu Yazid
Bistami. 1976 (rep-), xii, 276 pp.

Mystique et Esprit Moderne. STEINER, RUDOLF, Avec U Epistemologie
de La Pensée Goethienne , 1967. 236 p.

Medecine et Science Spirituelle, S. Rudolf Trad. Allemand , 1978, 346 p.

STODDART, WILLIAM(Sufism: the Mystical Doctrines and Methods of
Islam), 1976(91 P.)

SUBHAN, JOHN A. Sufism: Its Saints and Shrines. By a christian drop-out
from sufism(40 years ago) in pakistan (Qadiris), fallait with details of
history, practices, esp.chisti's suhrawardi's, Nagshbandi's, gadiri's. Chains
of succession to Mid-19th cent., location of tombs and dates of death of
123 saints. 1936, x, 412 pp.

SUHRAWARDI (a sufi rule for novices, transl, by Menahem Milson. 1975,
(94 pp.)



« SUHRAWARDI, SHIHABUD DIN (awarif-ul-ma‘arif), transl by Wilberforce
Clarke(rep, xii, 298 pp.)

o AT-TIUANI, ABUL-ABBAS (The Tijaniyya). By Jamil M. Abou-Nasr,
sub-titled (a sufi order in the modern world), 1965 (20 P.)

o« TRIMINGHAM, J. SPENCER The sufi orders in Islam. Outstanding work of
scholarship which treats the social and institutional framework of sufism
throughout its history. valuable as a source of biographical data, tables of
silsilleh's (spiritual pedigrees or genealogies) of major orders. Index. 1971,
333 pp.

« VALIUDDIN, NIR (Love of God). The concept of love as it has evolved in
sufism, an account both sympathetic and critical, 1968 (205 pp.)

« WILL DURANT " The Age of Faith" History of Medieval civilisationfrench
translation, Paris, 1952.

e WOLFSON, H.A."Philosophical Implications of the problem of Divine
Attributes in the Kalam" in journal of the American oriental society (JAOS),
n°. 79 (1959).

« ZAHAN DOMINIQUE, Religion, Spiritualitt et Pensée Africaine. 1980,
256p

o« ZAIN UL-ABIDIN, HAZRAT IMAM ALI Sahifa-i-kamila great-grandson of
prophet of islam, who poured his spiritual genius into inspiring prayers, of
which this collection is the greatest. sixty-eight prayers for all occasions tr.
by Seyyed Ali Mohani from arabic text of 11 th cent. edition of al-Maljlisi 1.
scholarly (30 pp). introduction and appreciation. 1970, 190 pp. ZAIN
UL-ABIDIN, HAZRAT IMAM ALI Sahifa-e-karnelah (The Book of
perfection) Another english version without arabic text. By Ahmed Ali
Mohani with 92 pp. introduction and commentary annotated. 1971, XCII,
224 PR

o« ZIADEH, N.A.Sanusiyah. A study of a revivalist movement in islam.
photomech. repr. of the first (1958) ed. 1968. (VIIl, 148 P.).

Mohammed Larbi ben Sayah, décédé en 1892 ap. J.C./11309 de I'hégire, est un des grands maitres du Soufisme maghrébin, juriste, traditionaliste, homme de lettres et
poete.

LaBoghia, a été publiée au Caire. en 1886 ap. J.C./1304 de I'hégire ; son titre global est "Boghiat el Moustafid fi charhi mouniat el mourid " (but de celui qui cherche a tirer
profit du commentaire duDésir de I'Initié). C et ouvrage, maillon fondamental dons I'une des grandes chaines de trans mission initiatique, fut, tout le long de mes
expériences, un véritable guide, unlivre de chevet et un code d'orientation mystique

Bnoubaba Ahmed (décédé en 1844 ap. J.C./1260h).

La Pensée Islamique et le Monde moderne. Abdelaziz Benabdellah, Presses de la Sonir, Casablanca, 1981

Corbin, - Imagination créatrice” chez | bn'Arabi, p.88

Boghiap. 66.

d'El Hatimi, c'est-a-dire Ibn'Arabi.

Livre des Directives et Remarques, trad. par J. Forget, Brill, Leyde, Trad. Francaise de A.M. Goichen, éd. Vrin , Paris 195 1.

Phy losophie religieuse d Avicenne, Gardet p. 195.



L'oeil de Chiva qui est localisé dans la zone frontale du caput, et que la science n'a pu, jusqu' ici, explorer positivement. La psychologie moderne la considere
comme centre neutre, dénué de toute inférence biologique. Or. a partir de recoupements d'ordre psychique non encore définis, jose prétendre que cette zone est le
centre d'une certaine coordination psychosomatique, en étroite liaison avec le subconscient microcosmique

Et Boghia p. 89

Corbin Imagin. créat. p. 84.

Hadir el ‘Alam el Islami

L’Islam dans I’Afrique Occidentale, par A. Lechaelier p. 189.

se référer a notre ouvrage arabe sur le processus d'évolution de la pensée Soufie au Maghreb

Manuscrit N° 471 (Bibliotheque Nationale de Rabat)

Manuscrits de la B.G de Rabat N° 1534/B.N. de Tétouann' 519 et 874/Escurial 156 (se référer a un manuscrit "cadeau pour I'initié". Tétouan (452/871).

Manuscrits de la B.G. de Rabat N° 145 /B.N. de Tétouan N° 520/avec interprétation par El Kharroubi 8 G de Rabat D 2201). Un autre manuscrit de la B.G. de Rabat (N°
206 en 59 pages) a pour théme la structur ation des bases et des origines du soufisme (se référer a deux autres manuscrits a Alger (N° 916) et Zeitouna en Tunisie (111,

172).

woir son commentaire sur le poéme "Noms de Dieu" par Mohammed Dimiati (B.G. Rabat D 506/D 1670/ Tétouan (826). Vatican (362-1254-1359)/ Alger (751).

B.G.Rabat(D 1041/D 1254 /T étouan (452)

B.G. Rabat D 2175 (145 pages) / T étouan (278), Bibliotheque hassanienne de Rabat N°2116.

Bibliothéque du Vatican (N° 311/ 2532/ B.G. de Tunis (3571 M/4227 M).

Homme ce loi, une des autorités de la charii

Chaarani, dans ses Yawagit (hy acinthes), chapitre 48.

Grandsjurisconsultes et interprétes de la loi musulmane

Tabagét de Chaarani (préface)

Tradition du Prophete

"Hadith qodsi" ou propos divin autre que le Coran,révéE auProphee - Unautre hadith rappor€ par Abou Horeira parle de la "science divine secrée".

Cristallisées par diverses especes de connaissance : analytique, par forme ou objet, présentielle, d'évidence immédiate etc N ous y reviendrons.

se référer a "'ed-Dhahabel Ibriz" de Sidi Abdelaziz ed-Debbagh

N'est-ce pas le cas de l'abeille, diment reconnu par la science ?

Dissocié des autres facultés - dirait Ghazali qui qualifie cet ensemble de "divin subtil", dont I'inspiration, 'intuition, la raison, la conscience, I'ame, I'esprit , le coeur etc..;

Se référer acette dualité dans le Hadith.

dans ses Annotations sur le Commentaire explicatif du Traité dogmatique d Es-Sanoussi.

Enréponse aune épitre émanant d'un juriste de Zerhoun

Se référer A Jawahir El Madni

selon le Hadith : "Dieu a créé Adam a son image"

Niche dans le mur d'une mosquée, orientée vers la Mecque

dans son commentaire du Waghlissiya

d'aprés ses Foutouhéat el-Mekkiah

Ghazali, "preuve deI'lslam".

c'estlalaouha ol sont écrits les versets du Coran destinés aétre lus et appris par coeur.

se référer a louvrage d Abdelaziz Benabdellah "Clartés sur IIslam ou 1Tslam dans ses sources” éd. 1969.Imp. de Fédala. (Moharnmédia) p. 21.

Dans son "Rawdat et-taarif bi-el-Houbbes-Chari f



AlI-AKkad cite cette anecdote dans son ouvrage sur Avicenne

Le Tabiy est un conemporain descompagnons du Prophéte.

El Jimiy - Ben Mechri T 2 p 23 (manuscrit personnel)

Nirvana = Nour El Fana (Lumiere de 1'extinction)

Les inspirations des états s'identifient aux connaissances insuffiées au coeur de l'initié.
qui vient du mot "Jahr" (dhikr & haute voix)

du nom Ahmed Ben AI-Machrah, le Yamanite

al-‘Ajz’ Ani Al-Idrak Idrak

Premiére sourate du Coran

d'apres un hadith rapparté par Moslim



