«Un savoir encyclopédique structuré
par la foi»

Propos recueillis par Mohamed LEFTAH
Le Temps du Maroc n°® 23 / 5 avril 1996.

Serait-ce la mise en pratique du projet qu'il préconise et qu'il appelle de ses veceux:
"L'islamisation de la connaissance" ? Comme on le constatera a travers cet entretien qu'il
nous a accordé, le professeur BENABDALLAH arrive a placer les sujets relevant de toutes
les disciplines du savoir, sous I'éclairage de ces deux foyers ardents: le Coran et la
Sounna, lesquels sont, aussi, pour lui sources pérennes, a méme d'irriguer et de fertiliser
la vie des musulmans d'aujourd'hui.

QUESTION: Sur la couverture d'un de vos derniers livres publiés, on se contente

d'indiquer que vous avez obtenu une licence en Droit és Lettres, en 1946, cela
intrigue, quand on sait I'envergure du professeur Benabdallah et de son ceuvre !

REPONSE : En fait, quand j'ai obtenu cette licence en 1946, je me suis rendu compte
que j'étais nul. Nul par rapport aux gens que je connaissais, surtout mes professeurs
occidentaux. Je constatais que je ne connaissais rien sur I'histoire du Maroc, sur I'histoire
de la pensée islamique.

QUESTION: Vos études étaient-elles- bilingues ?

REPONSE : Oui. Je suis d'abord passé par le msid, puis la mosquée, oUu la journée
d'études durait quatorze heures. On y apprenait le Coran, les Moutoun - c'est-a-dire des
recueils didactiques sur les sources du droit, de la grammaire, de la langue et la poésie
antéislamique. Ainsi, des 6.000 hadiths authentifiés (sur un nombre total atteignant le
million), j'en ai bien appris quelques milliers par cceur, ce qui m'a grandement aidé par la
suite, entre autres, quand j'ai entamé une critique du Figh. Aprés cette formation arabo-
islamique de base, j'ai suivi un enseignement moderne a Alger.

QUESTION: Pour une transition a votre livre, récemment publié sur le soufisme
afro maghrébin, je partirai d'un détail, qui peut sembler anecdotique, mais que
je trouve hautement symbolique. Parmi les noms de villas, celui de la vétre: Ma
cha'a Allah, ne peut que retenir I'attention du visiteur.

REPONSE : C'est un des éléments qui donnent une idée sur le vrai visage de l'individu,
sur son caractere fagconné par I'Islam, un Islam bien entendu, bien congu.

QUESTION: Vous appartenez a la tariqa Tijania. Que représente pour vous le
soufisme ?

REPONSE : A mon sens, le véritable visage de l'islam ne peut étre congu qu'a travers le
soufisme. Le soufisme sunnite, celui du Prophéte (psl) et de ses compagnons. En ce qui
me concerne, je suis affilié a la tariga Tijania, depuis maintenant un demi-siécle.

QUESTION: Comment situez-vous de grands noms du soufisme, comme Al Hallaj
et Ibn Arabi, dans le cadre du soufisme sunnite, et que pensez-vous des écrits
de grands orientalistes a leur propos ?

REPONSE : REPONSE: J'ai bien connu, a la fois, Louis Massignon et son disciple Henry
Corbin. Bien que ce dernier ait donné une idée chiite du soufisme, j'ai trouvé
remarquable son livre: "L'Imagination Créatrice chez Ibn Arabi". A propos d'Ibn Arabi,
Cha'rani, traducteur des "conquétes mecquoises" (Al Fouto(Ohat al Makkia), a découvert
un manuscrit originel de la main de l'auteur, qui fait soupgonner I'attribution et I'ajout de



nombreux passages apocryphes a l'ouvrage précité. A ceux qui avancent qu'lbn Arabi
croyait, en la possibilité de l'union avec la divinité (al ittihad, al houlo(l), Cha'rani
rappelle ce propos du grand soufi: "J'aurais aimé m'en prendre a ceux qui prétendent
que seul Dieu existe, pour leur demander d'ou vient alors la responsabilité de I'homme,
du croyant, préconisée dans le Coran". Ce qu'on n'a pas compris, c'est que l'unicité de
Dieu a été concue par le soufisme, comme un élément éternel, alors que la vie,
l'existence de I'hnomme sur terre est précaire. Or, le précaire n'existe pas, ce qui existe
réellement, c'est le prééternel. Un Spinoza, et les panthéistes, n'avaient qu'un pas a
faire, pour prétendre qu'lbn Arabi se situait dans leur mouvance. IL faut signaler que
certains propos paradoxaux tenus par les soufis, tel Abou Yazid Bistami s'exclamant:
Soubhdn ma 'adama cha'ni, l'ont été justement, dans un état extatique, ol le soufi se
sentait inexistant, découvrait un secret qui échappe a la raison discursive.

QUESTION: Dans votre dernier livre: "L'islam, Concepts et Préceptes'", vous
qualifiez Il'islam d'humanisme transcendant mais pratique, et soulignez son
pragmatisme créateur. Comment conciliez-vous cette insistance sur Ia
dimension pratique de I'Islam, et votre affirmation que le véritable visage de
I'islam ne peut étre concu qu'a travers le soufisme ?

REPONSE : Contrairement a ce que l'on croit, un trait similaire relie islam et soufisme, la
primauté qu'ils accordent au social. Les Orientalistes qui ont traduit les hadiths, ont mis
l'accent sur le coté eschatologique au dépens du social. A signaler que cette traduction
n'existe exhaustivement qu'en anglais, ce qui m'a poussé a concevoir une traduction de
quelques milliers de hadiths authentifiés, en langue francaise, afin que nos jeunes et
ceux d'Afrique puissent les découvrir et constater cette primauté du social qu'on y
trouve. Je vous citerai un seul exemple, le hadith qui dit: "Celui qui ne donne pas son d{
a l'ouvrier a la fin de son travail, voit anéantie son ceuvre cultuelle de soixante ans". De
fait, il y a des ceuvres cultuelles obligatoires, comme la priére, qui peuvent passer au
second plan, si une raison d'ordre social I'exige. Des soufis ont défendu aussi ce point de
vue, comme Ahmed Zarrouk, qu'on surnommait le mouhtassib, le "prévét" des soufis.
Idem pour Sidi Ahmed Tijani, auteur de Jawahir al ma'dni, "Perles des idées". Mais, le
cheikh de la Tariga Tijania a parlé, surtout, de I'amour de Dieu pour sa créature, amour
qui est le support et I'axe de toutes les ceuvres soufies, et qu'on trouve exprimé dans ce
hadith qoudssi (parole divine, mais ne figurant pas dans le Coran): "J'étais un trésor
caché. J'ai voulu Me faire connaitre, j'ai créé Ma créature pour qu'elle Me connaisse".

QUESTION: Vous étes l'auteur de plusieurs ouvrages sur le Maghreb. Je me
contenterai de citer I'un deux: "Les grands courants de la civilisation du
Maghreb”. Quelles sont les grandes spécificités du Maghreb, au sein de Ia
civilisation arabo-islamique ?

REPONSE : Comme vous l'avez signalé, plusieurs de mes ouvrages ont trait au Maghreb,
et répondre a votre question, reviendrait a les passer, tous en revue, ou tout au moins,
donner un résumé de chacun d'eux, ce que je ne pourrais faire dans le cadre restreint
d'une interview. Je me contenterai donc d'un exemple, ayant trait a I'art, et qui met en
cause bien des idées regues. Battant en bréche le scepticisme d'un Margais, des fouilles
effectuées apreés l'indépendance, confirmerent ce qu'on pouvait lire dans le Qirtas d'Ibn
Abi Zar, a savoir que sous les Almoravides, des sculptures et des dorures ornaient la
coupole, précédant le mihrab de la Qaraouiyine. Ces ornements furent cachés, masqués,
la veille de I'entrée des Almohades a Fés, car les habitants craignaient le zéle iconoclaste
de ces derniers. Les spécificités du Maghreb, on peut les déceler, méme dans l'exégése
coranique et celle des hadiths, et j'ai écrit un ouvrage dans ce sens.

QUESTION: Si vous voulez bien nous parler de votre expérience au bureau
d'arabisation du monde arabe, dont vous avez été le directeur général, durant
deux décennies (1962-1983).

REPONSE : Quelques chiffres: nous avons établi 300.000 termes unifiés dans les
sciences, élaboré trente lexiques référant, aussi bien aux sciences sociales qu'aux
sciences exactes et aux techniques. Quand nous avons voulu nous attaquer a



I'enseignement supérieur, des tiraillements ont éclaté entre la Syrie et I'Egypte. Tant que
les Arabes créeront des conflits factices, il n'y aura pas de véritable arabisation.

QUESTION: La linguistique moderne peut-elle contribuer a ce projet
d'arabisation ?

REPONSE : Bien s(ir, mais peut-étre sériez-vous étonné, si je vous disais qu'une autre
source pourrait étre, pour nous, d'un apport considérable: le Hadith. Il y a vingt ans,
'Académie arabe du Caire a envoyé au Bureau d'arabisation que je dirigeais, un
bordereau de 16.000 termes, en anglais, sur l'astronomie, nous demandant de donner a
chacun de ces termes les équivalents arabe et frangais. Pour deux termes a priori
simples, ceux qui désignent respectivement le crépuscule du matin et le crépuscule du
soir, les anciens dictionnaires arabes, soit divergeaient, soit considéraient équivalents les
termes qui leur correspondaient, a savoir "al ghalass" et "achchafak". Me référant au
corpus de Bokhari et au Mouwatta de Malik, j'ai trouvé deux hadiths qui établissaient de
facon univoque, incontestable, la signification précise des mots "ghalass" et "chafak".

QUESTION: Etes-vous confiant en I'avenir de la langue arabe ?

REPONSE: Louis Massignon a dit un jour que l'arabe sera a l'avenir la langue véhiculaire
de la pensée. Personnellement, je ne suis ni optimiste ni pessimiste, mais réaliste.
Comme je vous l'ai dit, tant que les Arabes créeront des conflits factices, une véritable
arabisation ne pourrait se faire.

Un dernier mot

Je vous citerai ce verset coranique: "Quand tu auras décidé, fie-toi a Dieu". Cela veut
bien dire: "Planifiez d'abord, fiez-vous a Dieu, ensuite". C'est la, le secret de toute
motivation rationnelle, qui élimine, a la fois le fatalisme et le défaitisme.



