L'ISLAM PUR

Interview avec le Pr. BENABDALLAH
par le "Le Soleil", journal sénégalais.

"Le Pr. Abdelaziz BENABDALLAH - souligne "Le Soleil" - est un érudit au sens propre
du mot. Membre de I'Académie royale du Maroc, des Académies arabes et indienne,
ancien directeur général du Bureau de Coordination de I'Arabisation dans le monde,
professeur dans une vingtaine d'universités, il se trouve, a l'aise, aussi bien dans
'exégése du Coran, que dans I'évocation des problématiques scientifiques. Il a écrit un
livre, qui a fait un tabac, et en est aujourd'hui & sa quatrieme édition: "L'islam dans ses
sources".

Chaque année, durant le mois de Ramadan, le Pr. BENABDALLAH, fait une sorte de
pélerinage dans notre pays. C'est un ressourcement qu'il vient faire ici. Cet adepte de
I'Islam pur, de I'Islam originel, pense que les germes de la régénération de cette religion
abrahamique se trouvent sur nos terres, a portée de notre main. Il s'en explique, dans

cette interview, et évoque avec nous, les brlilantes questions qui interpellent les
musulmans”".

QUESTION: L'islam est une religion extérieure a I'Afrique. N'est-elle pas un
vecteur de I'hégémonisme arabe ?

REPONSE : Pr. Benabdallah: Il n'existe pas d'islam noir; comme il n'y a pas d'islam
oriental ou arabe. L'islam est une religion universelle, la troisi€me religion abrahamique.
Trés souvent, les gens ne comprennent pas ce que I'Afrique a apporté a la religion
musulmane. Ce sont les Africains qui ont créé l'histoire de I'Afrique du Nord. C'est des
rives du fleuve Sénégal que sont partis les Almoravides, pour aller conquérir I'Andalousie,
et nouer des échanges avec la Péninsule Ibérique. Aussi, je dis, qu'il y a, chez tout
Arabe, un fond africain. C'est cette interrelation a dominance berbere, qui a été a
l'origine du Maghreb. L'islam, qui est vécu en Afrique au sud du Sahara, est un islam pur,
différent de l'islam maghrébin complexifié par des données directement prises de
I'Orient, et, transmises ensuite au Soudan. Sur le continent africain, l'islam se répartit en
deux grandes régions, dans l'actuel Soudan et le long du Nil. Cette premiére région est
I'Egypto - Soudan, et dans l'ancien Soudan de |'Ouest Africain, qu'on peut appeler le
Soudan maghrébin. Ce qu'on détermine, aujourd'hui, par la notion d'Islam africain, est,
une conception de la pratique religieuse, sur laquelle nous devons nous baser pour
régénérer l'islam.

QUESTION : Vous n'avez pas totalement répondu a notre question. L'islam est-il
une forme d'hégémonisme ?

REPONSE : Vous savez, il existe un verset dans le Coran qui dit: "Pas de contrainte en
Islam". En Afrique noire, la religion musulmane ne s'est répandue que par la seule force
des textes, et non par celle des garnisons. Le Prophéte (PSL) interdisait d'imposer I'Islam
a telle ou telle autre tribu. Dans toute I'Afrique, I'islam s'est implanté par la persuasion et
non par |'épée. Pour preuve, il n'y avait pas de dime canonique imposée aux Africains.
Une taxe qui n'avait aucun caractere canonique leur était imposée, tout en leur laissant
la possibilité de garder leur religion. Ceux qui ont spontanément intégré I'Islamy avaient,
cependant, tous les droits et devoirs reconnus aux musulmans. Ce qui s'est passé en
Afrique, n'est que la répétition de Poitiers. L'islam est une religion abrahamique a portée
universelle. Son expansion a été arrétée en Europe par Charles Martel, et, en Afrique par
la colonisation. Néanmoins, grace aux Almoravides, lislam pur, l'islam "Salafi" s'est
implanté. Cet islam, qui pousse a remonter aux sources originelles, a la vie traditionnelle
du Prophete (psl). Si nous prenons l'exemple du Maroc, nous nous rendons compte que
ce pays a combattu un certain arabisme, sans pour autant toucher a lislam. Les



populations marocaines, en l'an 122, selon le calendrier de I'hégire, se sont soulevées
contre les Omeyyades, qui ont voulu imposer une taxe qui allait a I'encontre de l'islam.
C'est ce qui permet de comprendre pourquoi Moulay Idriss, qui était le descendant du
Prophéte (psl), en fuyant les Omeyyades et les Abbassides, a été accueilli, avec ferveur,
par toutes les tribus berbéres. Sous I'égide de la religion musulmane, une sy mbiose s'est
réalisée entre les parties de I'Afrique. Un legs commun, trés riche, unit tous les Africains
musulmans, qui se reconnaissent, a travers une méme langue cultuelle. Entre Africains et

Arabes, il y a aussi une similitude cultuelle qui se dégage dans les écrits de Lawrence
d'Arabie.

QUESTION : Vous avez parlé d'un islam pur. Le distinguez-vous de I'islam
intégral ?

REPONSE : J'ai effectué un travail sur les "hadiths", et, je me suis rendu compte d'une
chose: tous les "hadiths" authentiques confirment la primauté du temporel sur le cultuel;
4/5 des "hadiths" sont d'ordre social, seul 1/5 est d'ordre cultuel. L'islam a été faussé par
un intégrisme, qui a voulu imposer I'ensemble des "hadiths" dont 95 % sont apocryphes.
Il nous faut revenir aujourd'hui, a un Islam simple, qui puise ses sources dans les
traditions du Prophéte (psl), pour dégager des définitions du Prophéte (psl) sur la religion
et la foi. C'est la tendance a vouloir faire de tous les "hadiths" des impératifs
catégoriques, qui donnent I'image d'un Islam hégémonique.

QUESTION : Comment peut-on expliquer la décadence culturo -scientifique de
I'islam ? Cette religion n'a t-elle pas produit de grandes oeuvres ? N'est-elle pas
a l'origine de la science ? N'a-t-elle pas eu de grands savants ?

REPONSE : La grandeur de l'islam s'est propagée jusqu'en Andalousie. Entre les 5e et 8e
siécles, la flotte marocaine était la premiére de la Méditerranée qui, en ces périodes, était
plutot considérée comme une mer arabe. Le début de la chute de la civilisation
musulmane date du 9e siécle, avec la prise de Grenade et la "Reconquista". Les
musulmans, aprés cela, se sont repliés sur eux- mémes. Ils étaient, plutdt, préoccupés a
se défendre, a mettre au point la balistique, pour éloigner les Ibériques. Mais, déja au
douziéme siécle, de grands médecins avaient découvert le schéma de la circulation du
sang, bien avant I'Anglais Willam Harvey au 17e siecle. Avicenne, Averroes, Avenzoar
ont été de grands savants musulmans, qui ont apporté leur contribution a I'éclosion de la
science. Ce magnifique édifice de la civilisation musulmane s'est effondré avec le
colonialisme naissant, le développement de la piraterie combattue pourtant, par la
création de milices maritimes almohades.

QUESTION : Quel a été ensuite I'impact des croisades sur la religion musulmane
rd

REPONSE : Les croisés qui se sont implantés en Syrie, prirent, pour la premiere fois,
contact avec la civilisation musulmane qu'ils ne connaissaient pas. Bien que luttant
contre les musulmans, ils ne se sont pas empéchés de recueillir les fruits de la civilisation
islamique. Ceux qui en ont parlé l'ont fait avec enthousiasme. Ils ont, surtout, exalté
I'esprit chevaleresque de l'islam, qui a symbolisé le degré d'élévation spirituel et social de
la civilisation islamique. Cet esprit chevaleresque se singularise par le respect et la
protection de la femme et de l'enfant.

QUESTION : L’islam qui a été a l'origine de la science, ne pratique pas pour
autant, le doute, ce doute cartésien qui, finalement, a fait la grandeur de Ila

civilisation occidentale. Pensez-vous qu'un progreés puisse se faire sans le doute
?

REPONSE : Il existe deux espéces de doute. Le premier est le doute de Pascal et de Al
Ghazali. C'est un doute créateur, pour atteindre la vérité. C'est un doute que I'on ne peut
pratiquer, qu'a condition d'étre a la hauteur et de pouvoir fonder ses raisons. Le second
est le doute nihiliste qui nie l'existence de Dieu. La différence entre les savants
musulmans et l'esprit scientifique occidental, c'est que ce dernier fait abstraction de



Dieu, tandis que les musulmans, comme Averroés l'avait souligné, commentant les
quatre raisons aristotéliciennes, la raison formelle, la raison matérielle, la raison
efficiente et la raison finale, alliaient toujours le processus scientifique a I'Entendement.
Dieu est pour les musulmans une lumiére. Il est une énergie impalpable, qui dépasse la
Science. C'est pourquoi Science et Raison ne peuvent, pour nous, étre dissociées.

QUESTION : On reproche aussi a la religion musulmane d'étre une religion
fataliste. Est-ce vrai ?

REPONSE : Pour vous prouver que cela est faux, je vais vous raconter une anecdote. Un
jour, Aboubakr avait mobilisé un corps expéditionnaire, pour l'envoyer en Syrie ou
sévissait la peste. Le Khalife Sidna Omar voyant cela, s'était opposé a cette décision. Non
point pour s'opposer au destin, mais pour mieux agir dans le sens d'une dissertation
raisonnée. Le Coran avait dit: Agissez, Dieu verra vos actes". Chez les musulmans,
I'homme est libre, mais dans un cosmos déterminé. Le musulman est libre de faire ce
qu'il veut. Sa conception de la liberté correspond a l'occasionnalisme de Malebranche.
Tous les versets du Coran font référence a l'acte créateur, car I'Islam prone une religion
de l'action. C'est, a cause de nous-mémes que la religion musulmane est devenue une
religion de l'inertie. Lislam fondamental préche aussi le respect de I'égalité et de la
fraternité. Un jour, j'ai fait une conférence en URSS, sur les similitudes entre le
socialisme communiste et la religion musulmane. Le socialisme se caractérise par le
nivellement des classes et le capital/travail. Alors qu'il y a au 14e siécle, bien avant
'avénement du marxisme, les penseurs musulmans avaient, déja, mis en exergue les
quatre "hadiths" du Prophéte (psl) dans lesquels le travailleur et ses droits étaient
exaltés. Ces "hadiths" disent: "Je suis l'adversaire irréductible de celui qui ne paye pas
'ouvrier, avant que la sueur de son front n'aura séché", "Celui qui dévore le salaire de
l'ouvrier, voit tout son acte cultuel tomber a I'eau". Dans la vie de chaque individu, il y a
un autre devoir que la dime canonique. Dans les prolégoménes d'Ibn Khaldoun, le
véritable capital de l'ouvrier, c'est son travail. Dailleurs, "le capital est le travail" se
trouve étre I'un des sous-titres de ce livre.



