
L'ISLAM PUR 

 

Interview avec le Pr. BENABDALLAH                                               
par le "Le Soleil", journal sénégalais.  

 

"Le Pr. Abdelaziz BENABDALLAH - souligne "Le Soleil" - est un érudit au sens propre 

du mot. Membre de l'Académie royale du Maroc, des Académies arabes et indienne, 

ancien directeur général du Bureau de Coordination de l'Arabisation dans le monde, 

professeur dans une vingtaine d'universités, il se trouve, à l'aise, aussi bien dans 

l'exégèse du Coran, que dans l'évocation des problématiques scientifiques. Il a écrit un 

livre, qui a fait un tabac, et en est aujourd'hui à sa quatrième édition: "L'islam dans ses 

sources".  

Chaque année, durant le mois de Ramadan, le Pr. BENABDALLAH, fait une sorte de 

pèlerinage dans notre pays. C'est un ressourcement qu'il vient faire ici.  Cet adepte de 

l'Islam pur, de l'Islam originel, pense que les germes de la régénération de cette religion 

abrahamique se trouvent sur nos terres, à portée de notre main. Il s'en explique, dans 

cette interview, et évoque avec nous, les brûlantes questions qui interpellent les 
musulmans".  

QUESTION: L'islam est une religion extérieure à l'Afrique. N'est-elle pas un 
vecteur de l'hégémonisme arabe ?  

REPONSE : Pr. Benabdallah: Il n'existe pas d'islam noir; comme il n'y a pas d'islam 

oriental ou arabe. L'islam est une religion universelle, la troisième religion abrahamique. 

Très souvent, les gens ne comprennent pas ce que l'Afrique a apporté à la religion 

musulmane. Ce sont les Africains qui ont créé l'histoire de l'Afrique du Nord. C'est des 

rives du fleuve Sénégal que sont partis les Almoravides, pour aller conquérir l'Andalousie, 

et nouer des échanges avec la Péninsule Ibérique. Aussi, je dis, qu'il y a, chez tout 

Arabe, un fond africain. C'est cette interrelation à dominance berbère, qui a été à 

l'origine du Maghreb. L'islam, qui est vécu en Afrique au sud du Sahara, est un islam pur, 

différent de l'islam maghrébin complexifié par des données directement prises de 

l'Orient, et, transmises ensuite au Soudan. Sur le continent africain, l'islam se répartit en 

deux grandes régions, dans l'actuel Soudan et le long du Nil. Cette première région est 

l'Egypto – Soudan, et dans l'ancien Soudan de l'Ouest Africain, qu'on peut appeler le 

Soudan maghrébin. Ce qu'on détermine, aujourd'hui, par la notion d'Islam africain, est, 

une conception de la pratique religieuse, sur laquelle nous devons nous baser pour 
régénérer l'islam.  

QUESTION : Vous n'avez pas totalement répondu à notre question. L'islam est-il 
une forme d'hégémonisme ?  

REPONSE : Vous savez, il existe un verset dans le Coran qui dit: "Pas de contrainte en 

Islam". En Afrique noire, la religion musulmane ne s'est répandue que par la seule force 

des textes, et non par celle des garnisons. Le Prophète (PSL) interdisait d'imposer l'Islam 

à telle ou telle autre tribu. Dans toute l'Afrique, I'islam s'est implanté par la persuasion et 

non par l'épée. Pour preuve, il n'y avait pas de dîme canonique imposée aux Africains. 

Une taxe qui n'avait aucun caractère canonique leur était imposée, tout en leur laissant 

la possibilité de garder leur religion. Ceux qui ont spontanément intégré l'Islam y avaient, 

cependant, tous les droits et devoirs reconnus aux musulmans. Ce qui s'est passé en 

Afrique, n'est que la répétition de Poitiers. L'islam est une religion abrahamique à portée 

universelle. Son expansion a été arrêtée en Europe par Charles Martel, et, en Afrique par 

la colonisation. Néanmoins, grâce aux Almoravides, l'islam pur, l'islam "Salafi" s'est 

implanté. Cet islam, qui pousse à remonter aux sources originelles, à la vie traditionnelle 

du Prophète (psl). Si nous prenons l'exemple du Maroc, nous nous rendons compte que 

ce pays a combattu un certain arabisme, sans pour autant toucher à l'islam. Les 



populations marocaines, en l'an 122, selon le calendrier de l'hégire, se sont soulevées 

contre les Omeyyades, qui ont voulu imposer une taxe qui allait à l'encontre de l'islam. 

C'est ce qui permet de comprendre pourquoi Moulay Idriss, qui était le descendant du 

Prophète (psl), en fuyant les Omeyyades et les Abbassides, a été accueilli, avec ferveur, 

par toutes les tribus berbères. Sous l'égide de la religion musulmane, une symbiose s'est 

réalisée entre les parties de l'Afrique. Un legs commun, très riche, unit tous les Africains 

musulmans, qui se reconnaissent, à travers une même langue cultuelle. Entre Africains et 

Arabes, il y a aussi une similitude cultuelle qui se dégage dans les écrits de Lawrence 
d'Arabie.  

QUESTION : Vous avez parlé d'un islam pur. Le distinguez-vous de l'islam 
intégral ?  

REPONSE : J’ai effectué un travail sur les "hadiths", et, je me suis rendu compte d'une 

chose: tous les "hadiths" authentiques confirment la primauté du temporel sur le cultuel; 

4/5 des "hadiths" sont d'ordre social, seul 1/5 est d'ordre cultuel. L'islam a été faussé par 

un intégrisme, qui a voulu imposer l'ensemble des "hadiths" dont 95 % sont apocryphes. 

Il nous faut revenir aujourd'hui, à un Islam simple, qui puise ses sources dans les 

traditions du Prophète (psl), pour dégager des définitions du Prophète (psl) sur la religion 

et la foi. C'est la tendance à vouloir faire de tous les "hadiths" des impératifs 
catégoriques, qui donnent l'image d'un Islam hégémonique.  

QUESTION : Comment peut-on expliquer la décadence culturo -scientifique de 

l'islam ? Cette religion n'a t-elle pas produit de grandes oeuvres ? N'est-elle pas 
à l'origine de la science ? N'a-t-elle pas eu de grands savants ?  

REPONSE : La grandeur de l'islam s'est propagée jusqu'en Andalousie. Entre les 5e et 8e 

siècles, la flotte marocaine était la première de la Méditerranée qui, en c es périodes, était 

plutôt considérée comme une mer arabe. Le début de la chute de la civilisation 

musulmane date du 9e siècle, avec la prise de Grenade et la "Reconquista". Les 

musulmans, après cela, se sont repliés sur eux-mêmes. Ils étaient, plutôt, préoccupés à 

se défendre, à mettre au point la balistique, pour éloigner les Ibériques. Mais, déjà au 

douzième siècle, de grands médecins avaient découvert le schéma de la circulation du 

sang, bien avant l'Anglais William Harvey au 17e siècle. Avicenne, Averroès, Avenzoar 

ont été de grands savants musulmans, qui ont apporté leur contribution à l'éclosion de la 

science. Ce magnifique édifice de la civilisation musulmane s'est effondré avec le 

colonialisme naissant, le développement de la piraterie combattue pourtant, par la 
création de milices maritimes almohades.  

QUESTION : Quel a été ensuite l'impact des croisades sur la religion musulmane 
?  

REPONSE : Les croisés qui se sont implantés en Syrie, prirent, pour la première fois, 

contact avec la civilisation musulmane qu'ils ne connaissaient pas. Bien que luttant 

contre les musulmans, ils ne se sont pas empêchés de recueillir les fruits de la civilisation 

islamique. Ceux qui en ont parlé l'ont fait avec enthousiasme. Ils ont, surtout, exalté 

l'esprit chevaleresque de l'islam, qui a symbolisé le degré d'élévation spirituel et social de 

la civilisation islamique. Cet esprit chevaleresque se singularise par le respect et la 
protection de la femme et de l'enfant.  

QUESTION : L’islam qui a été à l'origine de la science, ne pratique pas pour 

autant, le doute, ce doute cartésien qui, finalement, a fait la grandeur de la 

civilisation occidentale. Pensez-vous qu'un progrès puisse se faire sans le doute 
?  

REPONSE : Il existe deux espèces de doute. Le premier est le doute de Pascal et de Al 

Ghazali. C'est un doute créateur, pour atteindre la vérité. C'est un doute que l'on ne peut 

pratiquer, qu'à condition d'être à la hauteur et de pouvoir fonder ses raisons. Le second 

est le doute nihiliste qui nie l'existence de Dieu. La dif férence entre les savants 

musulmans et l'esprit scientifique occidental, c'est que ce dernier fait abstraction de 



Dieu, tandis que les musulmans, comme Averroès l'avait souligné, commentant les 

quatre raisons aristotéliciennes, la raison formelle, la raison matérielle, la raison 

efficiente et la raison finale, alliaient toujours le processus scientifique à l'Entendement. 

Dieu est pour les musulmans une lumière. Il est une énergie impalpable, qui dépasse la 

Science. C'est pourquoi Science et Raison ne peuvent, pour nous, être dissociées.  

QUESTION : On reproche aussi à la religion musulmane d'être une religion 

fataliste. Est-ce vrai ?  

REPONSE : Pour vous prouver que cela est faux, je vais vous raconter une anecdote. Un 

jour, Aboubakr avait mobilisé un corps expéditionnaire, pour l'envoyer en Syrie où 

sévissait la peste. Le Khalife Sidna Omar voyant cela, s'était opposé à cette décision. Non 

point pour s'opposer au destin, mais pour mieux agir dans le sens d'une dissertation 

raisonnée. Le Coran avait dit: Agissez, Dieu verra vos actes". Chez les musulmans, 

I'homme est libre, mais dans un cosmos déterminé. Le musulman est libre de faire ce 

qu'il veut. Sa conception de la liberté correspond à l'occasionnalisme de Malebranche. 

Tous les versets du Coran font référence à l'acte créateur, car l'Islam prône une religion 

de l'action. C'est, à cause de nous-mêmes que la religion musulmane est devenue une 

religion de l'inertie. L’islam fondamental prêche aussi le respect de l'égalité et de la 

fraternité. Un jour, j'ai fait une conférence en URSS, sur les similitudes entre le 

socialisme communiste et la religion musulmane. Le socialisme se caractérise par le 

nivellement des classes et le capital/travail. Alors qu'il y a au 14e siècle, bien avant 

l'avènement du marxisme, les penseurs musulmans avaient, déjà, mis en exergue les 

quatre "hadiths" du Prophète (psl) dans lesquels le travailleur et ses droits étaient 

exaltés. Ces "hadiths" disent: "Je suis l'adversaire irréductible de celui qui ne paye pas 

l'ouvrier, avant que la sueur de son front n'aura séché", "Celui qui dévore le salaire de 

l'ouvrier, voit tout son acte cultuel tomber à l'eau". Dans la vie de chaque individu, il y a 

un autre devoir que la dîme canonique. Dans les prolégomènes d'Ibn Khaldoun, le 

véritable capital de l'ouvrier, c'est son travail. D'ailleurs, "le capital est le travail" se 

trouve être l'un des sous-titres de ce livre.  

 


