
Le Dhimmisme Chrétien 
 

Par le Professeur Abdelaziz Benabdallah 

Au dhimmisme juif, élaboré, selon la législation islamique, telle 
qu'elle fut pratiquée au Maroc, au Moyen Age ; nous joignons cette 

esquisse par une étude parallèle sur le dhimmisme chrétien.  
Les Européens résidant au Maroc avaient toujours joui de droits 
économiques, et de larges libertés religieuses et sociales, les droits 

proprement politiques restant réservés aux autochtones qui, seuls, 
détenaient la souveraineté dont le Sultan devenait dépositaire, dès son 

intronisation solennelle, par les représentants qualifiés du peuple. Cet 
exclusivisme souverain de la nation marocaine, ne s'inspirait d'aucune 

considération confessionnelle, car, les Juifs marocains, aussi, avaient 
accès aux hautes fonctions gouvernementales.  

Ayant réalisé, dès le Xlème siècle, son équilibre politique, le Maroc 

ne manqua pas d'ouvrir ses portes aux commerçants occidentaux, qui 
n'ont pas tardé à y établir des comptoirs, pour acquérir, finalement, de 

larges intérêts. C'est, alors, que se posa, pour la première fois, la question 
de la sauvegarde des droits économiques, légitimement acquis par les 
ressortissants européens, dans les villes de l'Empire. L'Europe a trouvé 

auprès des souverains du Maroc, une sincère bienveillance; les droits des 
Européens avaient été scrupuleusement respectés, comme en font foi de 

nombreux documents diplomatiques ; leur liberté religieuse aussi, grâce à 
un large esprit de tolérance. Les religieux franciscains et les religieux 

dominicains, qui vinrent dans le Maghreb, sous les fils d'Almanzor, furent, 
affirme De Mas Latrie, dans son ouvrage, sur « les relations des chrétiens 

avec les Arabes de l'Afrique Septentrionale au Moyen Age »- aussi bien 
accueillis que les rédemptoristes, dont ils complétaient et agrandissaient 
la mission. Ils desservaient les oratoires des marchands européens, 

administraient les sacrements, vaquaient aux soins de la prédication et 
parcouraient les villes de la côte, en toute sécurité. Les successeurs du 

Pape Honorius III eurent à remercier, plusieurs fois, les rois du Maroc, de 
la faveur particulière qu'ils accordaient aux chrétiens et aux religieux 

devenus assez nombreux dans leurs Etats.  

Les Archives européennes conservent toute une collection de traités, 
qui ont établi les conditions essentielles sur lesquelles ont reposé, pendant 

tout le Moyen-âge, les rapports des ressortissants occidentaux, avec les 
Marocains et consacré les principes de sauvegarde et de liberté, les 

garanties protectrices des personnes et des intérêts des marchands 
européens. La sécurité et la protection étaient assurées, à tout marchand 
ou sujet chrétien. Les garanties s'étendaient, tant au séjour dans les villes 

qu'aux voyages sur mer. Les étrangers étaient placés, ainsi que leurs 
biens, "sous cette haute main royale qu'exprimait, au Moyen Age, le mot 

de sauvegarde, chez les chrétiens et le mot « aman » chez les Arabes". 



"Les méfaits des musulmans vis-à-vis d'eux -précise Latrie- étaient 

passibles des sévérités de la loi; et la douane, dans le cas de dommages 
occasionnés d'une façon quelconque, devait poursuivre le délinquant, 

jusqu'à la réparation du tord éprouvé par le sujet chrétien". Nulle 
personne, ni officier, ni sujet marocain, ne devait gêner, en quoi que ce 

soit, leurs opérations de commerce. On reconnaissait, en principe, que 
partout au Maroc, où un pays européen allié possédait un établissement 

commercial, exclusif et permanent, il pouvait entretenir un consul. Les 
consuls résidaient, au milieu de leurs nationaux, en quartier "dont la haute 
surveillance leur appartenait" ; ils avaient charge d'administrer la colonie, 

de remplacer vis-à-vis d'elle et vis-à-vis des Arabes, la souveraineté de 
leur patrie, de rendre la justice entre leurs nationaux, de défendre leurs 

intérêts. Ils jouissaient, effectivement, du droit de voir le sultan, une fois 
au moins par mois, et de lui exposer les doléances et les observations de 

leurs nationaux. "De simples marchands obtenaient, aussi quelquefois, 
d'exposer personnellement et directement leurs griefs au sultan. Le 

principe qui assurait "la responsabilité individuelle et dégageait les 
 nationaux de toute espèce de solidarité collective, garantissait, d'autant 
plus, l'irresponsabilité des consuls, principe si absolu et si respecté par les 

Maghrébins, qu'il est rarement exprimé dans les traités.  

Les foundouks étaient des établissements destinés à l'habitation des 
colonies européennes, à la garde et à la vente de leurs marchandises. Ils 

étaient situés, soit dans l'intérieur de la ville, où ils formaient un quartier 
à part, soit en dehors de la ville. C'était - d'après le même Latrie- une 

sorte de cité, « dans le sens moderne et municipal de ce mot". La colonie 
possédait, quelquefois, des boutiques en dehors du foundouk. Le 

gouvernement marocain garantissait, même aux Européens, certaines 
convenances, en ordonnant, par exemple, pour chaque colonie, « qu'un 

bain de la ville fût, un jour par semaine, mis à sa disposition, si elle en 
manquait, dans son propre fondouk ». Chaque colonie avait son église et 
son cimetière. La bienveillance du sultan, à l'égard des étrangers, était 

telle que les « dépenses générales de construction, d'entretien, 
d'agrandissement et de réparation » de leurs demeures, de leurs églises 

et de leurs boutiques, étaient, à la charge de la douane, c'est à dire du 
Sultan ». De Mas Latrie fait une constatation, non moins importante: 

« Nous n'avons vu nulle part dit-il qu'on ait pris, vis à- vis de ces cités 
chrétiennes, enclavées dans les villes du Maghreb, les mesures de 

défiance humiliante", auxquelles les Européens furent contraints à se 
soumettre dans d'autres pays « où chaque soir, des agents fermaient les 

portes des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir qu'aux heures 
fixées par l'autorité du pays ». La Police de la cité appartenait, absolument 
au consul et à ses délégués. Sous aucun prétexte, les officiers arabes ne 

devaient entrer d'autorité, dans la cité, ni s'y livrer à des perquisitions ou 
en extraire un sujet chrétien. Quand il y avait lieu d'agir contre un 

membre de la colonie, les autorités marocaines s'entendaient, au 
préalable, avec le consul et ne devaient rien entreprendre, sans sa 

participation « à moins qu'un refus formel de justice et de concours ». Le 



principe de la responsabilité individuelle, tant au civil qu’au criminel, était 

rigoureusement respecté, à une époque où on faisait généralement bon 
marché de la dignité humaine. Nul étranger ne pouvait être, donc, 

recherché, pour la dette et les infractions d'un autre étranger, fût-il de 
même nationalité, à moins qu'il ne fut sa caution. Dans toute l'histoire du 

Maroc, un seul cas de responsabilité collective limitée (surtout civile), est 
à signaler, dans le privilège accordé par le sultan mérinide Abou Inan, aux 

Pisans, en 1358, avec leur plein assentiment.  

Bien mieux: les traditions assuraient à l'Européen et à ses ayants 
droit, des garanties qu'il ne trouvait nullement en Europe, alors féodale. 

Le droit d'aubaine, en vertu duquel les biens de l'étranger décédé étaient 
dévolus au seigneur du lieu, n'a jamais été appliqué par les souverains du 
Maghreb. Les Sultans admettaient, dans leurs traités avec l'Europe, que 

les biens et les effets des Occidentaux, morts en Afrique du Nord, devaient 
être remis au consul ou à ses compatriotes.  

Le Gouvernement chérifien s'imposa, ainsi, à lui-même, pour règle 

de conduite, le respect absolu de la propriété de l'étranger, lors même 
qu'il n'était plus. Même, là, où il n'y avait ni consul ni nationaux de 

l'étranger, ses biens étaient placés, sous la garde de l'autorité arabe, en 
attendant leur livraison aux ayants droit. Le magistrat en faisait dresser, 

par- devant témoins, un état sommaire (traité Pise Maroc 1358, article 4, 
alinéa, 14).  

A côté de ces garanties, concernant la protection de leurs personnes 

et de leurs biens, les étrangers en recevaient d'autres, destinées à faciliter 
leur commerce et leurs rapports, avec les autochtones. Soucieux des 

intérêts et des droits des étrangers au Maroc, les Souverains Maghrébins 
allaient, jusqu'à assurer aux négociants occidentaux « les moyens de 
trouver, à des conditions équitables, les bateaux et les gens nécessaires, 

pour le débarquement et l'embarquement de leurs marchandises ». Le 
souverain faisait confiance aux écrivains « spéciaux à chaque colonie 

étrangère, pour l'inscription des opérations effectuées, dans la douane, et 
des sommes dues au Trésor Public, sur les mouvements du trafic 

européen, dans les ports marocains. La loi limitait, souvent, la perception 
du droit aux marchandises effectivement vendues, en décrétant la 

réexportions, en franchise, de toute marchandise non vendue.  

Les obligations, qui en regard de ces larges droits incombaient à 
l'étranger, étaient bien minimes. Celui-ci fut astreint à n'aborder, sauf en 

cas de force majeure -qu'aux seuls ports expressément désignés dans les 
traités, ou par "un usage formel et notoire", comme marchés ouverts au 

commerce étranger. L'étranger devait, ensuite, respecter les lois et les 
usages du pays, tout en évitant ce qui était de nature à blesser les 
sentiments religieux des autochtones. Les chrétiens qui jouissaient, 

pleinement, de leur liberté du culte, ne devaient, toutefois, en user qu'à 
l'intérieur de leurs églises ou de leurs cités.  



L'auteur des "Relations des Chrétiens avec les Arabes", commentant 

les prescriptions de police maritime, décrétées à l'égard des étrangers, a 
bien précisé que "nulle intention politique n'a dicté ces mesures 

restrictives, qui ne sont aucunement, en contradiction avec la tendance 
constante des traités à faciliter et à augmenter les relations commerciales 

des chrétiens avec les Arabes maghrébins. L'intérêt de la douane et des 
finances royales, les avait seul fait adopter". La mesure était, donc, toute 

financière; elle ne tendait à rien d'autre qu'à régulariser les 
communications, empêcher la contrebande et assurer les intérêts du 
Trésor.  

Quant à l'autre restriction, concernant la liberté du culte, elle ne 
visait, au fond, qu'à mieux garantir les pleins droits confessionnels des 
étrangers, en faisant éviter tout motif de friction entre les éléments, 

appelés à vivre côte à côte. Dans ce même ordre d'idées, les mêmes 
garanties furent assurées aux juifs marocains qui exerçaient librement 

leur culte, à l'intérieur des synagogues, érigées, parfois, en pleine cité 
musulmane. Les Chrétiens "pouvaient ainsi, à leur convenance, et, hors 

de toute contrainte, se livrer, dans l'enceinte de l'enclos, aux prières 
publiques, aux chants religieux, à la prédication et aux processions que 

leur piété devait aimer à prolonger, sous les portiques et les allées de 
leurs bazars, embellis, en ces occasions de fleurs et de tentures". (De 
Mas). La faveur du gouvernement atteignait, alors, des proportions jamais 

égalées, et, qui allaient, jusqu'à faire assumer par le Trésor de la 
communauté musulmane, les frais d'entretien des églises et des 

monastères chrétiens.  

En fait, le zèle des ordres religieux ne se bornait pas aux soins du 
ministère, dans les quartiers européens. Latrie fait remarquer que 

"respectés et bienvenus des indigènes, admis auprès des Sultans, dans 
toutes les grandes occasions, où la nation (il veut dire la colonie) devait 

agir en corps, ils allaient, partout, librement dans la ville, conversant avec 
les cheikhs".  

Les chrétiens étaient hautement respectés par le peuple marocain. 

L'auteur , cité plus haut, constate que "tant qu'ils évitèrent de provoquer 
la susceptibilité des musulmans, tant qu'ils respectèrent l'esprit et la lettre 

des traités, acceptés par leurs souverains, ils (les chrétiens) trouvèrent, 
dans la population et dans les gouvernements du Maghreb, les égards et 
la protection la plus équitable".  

* Le Dhimmi est le protégé parmi les gens du Livre (juifs et chrétiens), 
dans  un pays musulman.  


