Le Dhimmisme Chrétien

Par le Professeur Abdelaziz Benabdallah

Au dhimmisme juif, élaboré, selon la législation islamique, telle
qu'elle fut pratiquée au Maroc, au Moyen Age ; nous joignons cette
esquisse par une étude parallele sur le dhimmisme chrétien.
Les Européens résidant au Maroc avaient toujours joui de droits
économiques, et de larges libertés religieuses et sociales, les droits
proprement politiques restant réservés aux autochtones qui, seuls,
détenaient la souveraineté dont le Sultan devenait dépositaire, dés son
intronisation solennelle, par les représentants qualifiés du peuple. Cet
exclusivisme souverain de la nation marocaine, ne s'inspirait d'aucune
considération confessionnelle, car, les Juifs marocains, aussi, avaient
acces aux hautes fonctions gouvernementales.

Ayant réalisé, des le Xleme siecle, son équilibre politique, le Maroc
ne manqua pas d'ouvrir ses portes aux commercants occidentaux, qui
n'ont pas tardé a y établir des comptoirs, pour acquérir, finalement, de
larges intéréts. C'est, alors, que se posa, pour la premiére fois, la question
de la sauvegarde des droits économiques, légitimement acquis par les
ressortissants européens, dans les villes de I'Empire. L'Europe a trouvé
aupres des souverains du Maroc, une sincere bienveillance; les droits des
Européens avaient été scrupuleusement respectés, comme en font foi de
nombreux documents diplomatiques ; leur liberté religieuse aussi, grace a
un large esprit de tolérance. Les religieux franciscains et les religieux
dominicains, qui vinrent dans le Maghreb, sous les fils d'Almanzor, furent,
affirme De Mas Latrie, dans son ouvrage, sur « les relations des chrétiens
avec les Arabes de I'Afrique Septentrionale au Moyen Age »- aussi bien
accueillis que les rédemptoristes, dont ils complétaient et agrandissaient
la mission. Ils desservaient les oratoires des marchands européens,
administraient les sacrements, vaquaient aux soins de la prédication et
parcouraient les villes de la cOte, en toute sécurité. Les successeurs du
Pape Honorius III eurent a remercier, plusieurs fois, les rois du Maroc, de
la faveur particuliere qu'ils accordaient aux chrétiens et aux religieux
devenus assez nombreux dans leurs Etats.

Les Archives européennes conservent toute une collection de traités,
qui ont établi les conditions essentielles sur lesquelles ont reposé, pendant
tout le Moyen-age, les rapports des ressortissants occidentaux, avec les
Marocains et consacré les principes de sauvegarde et de liberté, les
garanties protectrices des personnes et des intéréts des marchands
européens. La sécurité et la protection étaient assurées, a tout marchand
ou sujet chrétien. Les garanties s'étendaient, tant au séjour dans les villes
qu'aux voyages sur mer. Les étrangers étaient placés, ainsi que leurs
biens, "sous cette haute main royale qu'exprimait, au Moyen Age, le mot
de sauvegarde, chez les chrétiens et le mot « aman » chez les Arabes".



"Les méfaits des musulmans vis-a-vis d'eux -précise Latrie- étaient
passibles des sévérités de la loi; et la douane, dans le cas de dommages
occasionnés d'une facon quelconque, devait poursuivre le délinquant,
jusqu'a la réparation du tord éprouvé par le sujet chrétien". Nulle
personne, ni officier, ni sujet marocain, ne devait géner, en quoi que ce
soit, leurs opérations de commerce. On reconnaissait, en principe, que
partout au Maroc, ou un pays européen allié possédait un établissement
commercial, exclusif et permanent, il pouvait entretenir un consul. Les
consuls résidaient, au milieu de leurs nationaux, en quartier "dont la haute
surveillance leur appartenait" ; ils avaient charge d'administrer la colonie,
de remplacer vis-a-vis d'elle et vis-a-vis des Arabes, la souveraineté de
leur patrie, de rendre la justice entre leurs nationaux, de défendre leurs
intéréts. Ils jouissaient, effectivement, du droit de voir le sultan, une fois
au moins par mois, et de lui exposer les doléances et les observations de
leurs nationaux. "De simples marchands obtenaient, aussi quelquefois,
d'exposer personnellement et directement leurs griefs au sultan. Le
principe qui assurait "la responsabilité individuelle et dégageait les
nationaux de toute espece de solidarité collective, garantissait, d'autant
plus, l'irresponsabilité des consuls, principe si absolu et si respecté par les
Maghrébins, qu'il est rarement exprimé dans les traités.

Les foundouks étaient des établissements destinés a I'habitation des
colonies européennes, a la garde et a la vente de leurs marchandises. Ils
étaient situés, soit dans l'intérieur de la ville, ou ils formaient un quartier
a part, soit en dehors de la ville. C'était - d'aprés le méme Latrie- une
sorte de cité, « dans le sens modermne et municipal de ce mot". La colonie
possédait, quelquefois, des boutiques en dehors du foundouk. Le
gouvernement marocain garantissait, méme aux Européens, certaines
convenances, en ordonnant, par exemple, pour chaque colonie, « qu'un
bain de la ville f(t, un jour par semaine, mis a sa disposition, si elle en
manquait, dans son propre fondouk ». Chaque colonie avait son église et
son cimetieére. La bienveillance du sultan, a I'égard des étrangers, était
telle que les « dépenses générales de construction, d'entretien,
d'agrandissement et de réparation » de leurs demeures, de leurs églises
et de leurs boutiques, étaient, a la charge de la douane, c'est a dire du
Sultan ». De Mas Latrie fait une constatation, non moins importante:
« Nous n'avons vu nulle part dit-il qu'on ait pris, vis a- vis de ces cités
chrétiennes, enclavées dans les villes du Maghreb, les mesures de
défiance humiliante", auxquelles les Européens furent contraints a se
soumettre dans d'autres pays « ou chaque soir, des agents fermaient les
portes des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir qu'aux heures
fixées par I'autorité du pays ». La Police de la cité appartenait, absolument
au consul et a ses délégués. Sous aucun prétexte, les officiers arabes ne
devaient entrer d'autorité, dans la cité, ni s'y livrer a des perquisitions ou
en extraire un sujet chrétien. Quand il y avait lieu d'agir contre un
membre de la colonie, les autorités marocaines s'entendaient, au
préalable, avec le consul et ne devaient rien entreprendre, sans sa
participation « a moins qu'un refus formel de justice et de concours ». Le



principe de la responsabilité individuelle, tant au civil qu’au criminel, était
rigoureusement respecté, a une époque ou on faisait généralement bon
marché de la dignité humaine. Nul étranger ne pouvait étre, donc,
recherché, pour la dette et les infractions d'un autre étranger, flt-il de
méme nationalité, a moins qu'il ne fut sa caution. Dans toute I'histoire du
Maroc, un seul cas de responsabilité collective limitée (surtout civile), est
a signaler, dans le privilege accordé par le sultan mérinide Abou Inan, aux
Pisans, en 1358, avec leur plein assentiment.

Bien mieux: les traditions assuraient a I'Européen et a ses ayants
droit, des garanties qu'il ne trouvait nullement en Europe, alors féodale.
Le droit d'aubaine, en vertu duquel les biens de |'étranger décédé étaient
dévolus au seigneur du lieu, n'a jamais été appliqué par les souverains du
Maghreb. Les Sultans admettaient, dans leurs traités avec |'Europe, que
les biens et les effets des Occidentaux, morts en Afrique du Nord, devaient
étre remis au consul ou a ses compatriotes.

Le Gouvernement chérifien s'imposa, ainsi, a lui-méme, pour regle
de conduite, le respect absolu de la propriété de |'étranger, lors méme
qu'il n'était plus. Méme, la, ou il n'y avait ni consul ni nationaux de
I'étranger, ses biens étaient placés, sous la garde de l'autorité arabe, en
attendant leur livraison aux ayants droit. Le magistrat en faisait dresser,
par- devant témoins, un état sommaire (traité Pise Maroc 1358, article 4,
alinéa, 14).

A cOté de ces garanties, concerant la protection de leurs personnes
et de leurs biens, les étrangers en recevaient d'autres, destinées a faciliter
leur commerce et leurs rapports, avec les autochtones. Soucieux des
intéréts et des droits des étrangers au Maroc, les Souverains Maghrébins
allaient, jusqu'a assurer aux négociants occidentaux « les moyens de
trouver, a des conditions équitables, les bateaux et les gens nécessaires,
pour le débarqguement et I'embarguement de leurs marchandises ». Le
souverain faisait confiance aux écrivains « spédaux a chaque colonie
étrangere, pour l'inscription des opérations effectuées, dans la douane, et
des sommes dues au Trésor Public, sur les mouvements du trafic
européen, dans les ports marocains. La loi limitait, souvent, la perception
du droit aux marchandises effectivement vendues, en décrétant la
réexportions, en franchise, de toute marchandise non vendue.

Les obligations, qui en regard de ces larges droits incombaient a
I'étranger, étaient bien minimes. Celui-ci fut astreint a n'aborder, sauf en
cas de force majeure -qu'aux seuls ports expressément désignés dans les
traités, ou par "un usage formel et notoire", comme marchés ouverts au
commerce étranger. L'étranger devait, ensuite, respecter les lois et les
usages du pays, tout en évitant ce qui était de nature a blesser les
sentiments religieux des autochtones. Les chrétiens qui jouissaient,
pleinement, de leur liberté du culte, ne devaient, toutefois, en user qu'a
I'intérieur de leurs églises ou de leurs cités.



L'auteur des "Relations des Chrétiens avec les Arabes", commentant
les prescriptions de police maritime, décrétées a I'égard des étrangers, a
bien précisé que "nulle intention politique n'a dicté ces mesures
restrictives, qui ne sont aucunement, en contradiction avec la tendance
constante des traités a faciliter et a augmenter les relations commerciales
des chrétiens avec les Arabes maghrébins. L'intérét de la douane et des
finances royales, les avait seul fait adopter". La mesure était, donc, toute
financiere; elle ne tendait a rien d'autre qu'a régulariser les
communications, empécher la contrebande et assurer les intéréts du
Trésor.

Quant a l'autre restriction, concernant la liberté du culte, elle ne
visait, au fond, qu'a mieux garantir les pleins droits confessionnels des
étrangers, en faisant éviter tout motif de friction entre les éléments,
appelés a vivre cote a co6te. Dans ce méme ordre d'idées, les mémes
garanties furent assurées aux juifs marocains qui exergaient librement
leur culte, a l'intérieur des synagogues, érigées, parfois, en pleine cité
musulmane. Les Chrétiens "pouvaient ainsi, a leur convenance, et, hors
de toute contrainte, se livrer, dans l'enceinte de l'enclos, aux prieres
publiques, aux chants religieux, a la prédication et aux processions que
leur piété devait aimer a prolonger, sous les portiques et les allées de
leurs bazars, embellis, en ces occasions de fleurs et de tentures". (De
Mas). La faveur du gouvernement atteignait, alors, des proportions jamais
égalées, et, qui allaient, jusqu'a faire assumer par le Trésor de la
communauté musulmane, les frais d'entretien des églises et des
monasteres chrétiens.

En fait, le zéle des ordres religieux ne se bornait pas aux soins du
ministere, dans les quartiers européens. Latrie fait remarquer que
"respectés et bienvenus des indigénes, admis auprés des Sultans, dans
toutes les grandes occasions, ou la nation (il veut dire la colonie) devait
agir en corps, ils allaient, partout, librement dans la ville, conversant avec
les cheikhs".

Les chrétiens étaient hautement respectés par le peuple marocain.
L'auteur , cité plus haut, constate que "tant qu'ils évitérent de provoquer
la susceptibilité des musulmans, tant qu'ils respectérent I'esprit et la lettre
des traités, acceptés par leurs souverains, ils (les chrétiens) trouverent,
dans la population et dans les gouvernements du Maghreb, les égards et
la protection la plus équitable".
* Le Dhimmi est le protégé parmi les gens du Livre (juifs et chrétiens),
dans un pays musulman.



