
EPANOUISSEMENT UNIVERSEL 

DE L'ISLAM :  

ANALYSE CRITIQUE DE  
L'OUVRE DE JACQUELINE 

CHABBI  

« LE SEIGNEUR DES TRIBUS »  

« L'ISLAM DE MAHOMMET »  

 
Par le Professeur Abdelaziz Benabdallah 

COMMUNICATION FAITE A PARIS A L'INSTITUT DU MONDE ARABE 

LE 27 NOVEMBRE 1997 

S O M M A I R E 
 

I-INTRODUCTION 

II-LA LANGUE ARABE 

III-HISTORICITE DU SACRE 

IV-SCIENTIFICITE DES ECRITURES 

V-FINALITE UNIVERSELLE 

VI-UNIVERSALISME HUMANISTE DE L'ISLAM ABRAHAMIQUE 

VII-L'ISLAM PRECHE L'ETHIQUE UNIVERSELLE 

VIII-LE JIHAD, GUERRE SAINTE PACIFIANTE ET UNIFICATRICE 

IX-LE SENSUEL ET L'APPROCHE DU DIEU REEL 

X-QUAND DIEU RELATIVISE HUMAINEMENT LA LEGISLATION CORANIQUE 

XI-QU'EST CE QUE LA « MOUBAHALA » 

XII-CORRELATION JUDEO-CHRISTIANO-ISLAMIQUE 

XIII-CONCLUSION 

 

 



I-Introduction 

Madame Jacqueline CHABBI a élaboré un ouvrage qu'elle a intitulé « Le 
Seigneur des Tribus et l'Islam de Mahomet » (Editions Noêsis, III ème 
Paris). Professeur à Paris VIII, elle y enseigne les origines de l'Islam; elle 
est aussi membre de l'Institut, avec André CAQUOT, professeur honoraire 
au Collège de France, qui a préfacé l'ouvrage, présentant « ce travail, 
pionnier en sa démarche, s'employant à considérer le Coran dans son 
contexte premier de réception, celui du monde tribal » ; le Prophète des 
tribus serait, pense-t-elle, un « Mahomet inhabituel, révélant la 
discontinuité entre son islam et l'univers complexe ». Cette démarche 
serait à la fois anthropologique et historique, pour périodiser l'histoire du 
monde musulman, conférant à cet ouvrage, selon l'auteur, « un caractère 
totalement novateur ». 
Pour madame CHABBI, « le Livre Révélé, (elle entend le Coran) présente 
une homogénéité qui le distingue de la Bible et des textes fondateurs du 
christianisme et du Judaïsme ». N'empêche que notre éminent sociologue, 
tend à soumettre l'islam et « l'exclusivisme spontané des consciences 
religieuses », à la démarche historique, critique acerbe de la tradition 
relative aux conditions de la Révélation et à sa diachronie, cherchant à 
scruter, par le biais de la grammaire et de la lexicographie, la 
connaissance du milieu arabe et de discerner les « Isra'iliyât ». Une telle 
approche est logique, voire même innocemment louable, mais à condition 
que le promoteur de cette analyse soit à la hauteur d'un thème aussi 
énigmatique, connaissant à fond les subtilités d'une langue, aussi fine et 
nuancée que la langue du Coran, marquée par la richesse de son génie 
propre et de son système consonantique. Là, il faut bien se garder de 
manipuler l'hébreu, en tant que langue sémitique originelle, de première 
main, à partir de laquelle, notre célèbre étymologiste novatrice, cherche à 
rectifier certaines nuances, des plus profondes de la langue du Coran. La 
réciproque s'avérerait, à notre sens, la seule exclusivement vraie, comme 
nous allons le démontrer. Madame Jacqueline CHABBI, dont nous 
apprécions le processus du test audacieux des recherches, quoique 
agressif et irrévérencieux, semble vouloir se pencher également sur les « 
biblismes », pour « éclairer l'arabisme de la toute première révélation, qui 
sera bientôt infléchi », par l'évolution médiévale de la phase abbasside, 
c'est-à-dire la civilisation arabo-islamique, du III ème siècle de l'hégire. 
A son avis, qui est loin d'être humble et déférent, « les savants d'Occident 
» qui se sont penchés, depuis près de deux siècles, sur les origines du 
monde musulman, doivent être taxés de naïveté, parce qu'ils n'auraient 
su soumettre les données de la masse des documents historiques, 
notamment du XIXème siècle, « au crible de la méthode historique et aux 
rigueurs qu'imposent les sciences humaines ». Dans leur recherche, une « 
mise en contexte », manquerait irrémédiablement. Notre hardie novatrice 
fut la seule à pouvoir « comprendre la profondeur du décalage et la 
gravité de la rupture entre l'âge tribal de « l'Islam de Mahomet » et les 
sociétés islamisées d'après, car « il n'est que de rappeler, dit-elle, que la 
notion de « Musulman » n'est parvenue à se séparer de sa composante 
ethnique « arabe », qu'à partir du milieu du VIII ème », de l'ère 
chrétienne ; « les populations se trouvèrent, dorénavant, soumises au 
calife potentat dans une égale sujétion, qui effaçait définitivement les 



privilèges des tribus et leur code complexe de relations parentales ». « Le 
Seigneur des Tribus » - bizarre appellation de l'ouvrage - constitue une 
tentative de mise en contexte historique de l'Islam des origines, dans la 
société où vécut Mahomet ... ; « Mahomet est un chef d'hommes » et les 
péripéties de sa vie (sîra), édifiée selon « la tradition musulmane », 
seraient inconsistantes, car par trop « légendaires ». La parole de 
Mohammed (psl) lui semble, à la rigueur, une parole sacrée, parce que 
émanant d'un homme dans sa tribu, celle de la Mecque; « le futur 
Prophète de l'islam » dut attendre la période médinoise, pour se voir 
proclamé « Messager de Dieu », Rasûl. Toute vision universalisante ou 
abusivement « musulmane » du texte sacré est considérée - par notre 
auteur qui se veut historiographe original - comme relevant de 
l'extrapolation ou de la rétro-projection ». Là, Madame CHABBI s'en prend 
au Coran, pour démontrer ses singularités, son anachronisme qui 
incitèrent, plus tard, les exégètes, tous parmi les convertis, « à travailler à 
ce qu'ils ont appelé « asbâb an-nuzûl » (causes de la révélation). 
Dans ce fatras, notre historien ethnologue semble oublier que le même 
processus qu'elle cherche à édifier, pour marquer « les tribus de Mahomet 
», s'applique, à coup sûr, à celles de Moïse et, bien avant ce Prophète 
vénéré, à celles du révérend Jacob (ou Israël) ; car dans l'Antiquité 
judaïque, la tribu est « l'ensemble des Juifs issus de l'un des douze 
patriarches, « les douze fils de Jacob », c'est à dire les douze tribus 
d'Israël » ( Dictionnaire Hachette). Le Coran, livre sacré - se plaît à 
répéter Madame CHABBI - se caractérise par l'abondance visible des 
apports extérieurs qui le construisent; elle essaie d'en démontrer l'origine 
biblique, « mauvaise copie de l'Ancien Testament » - dit-elle -, dépourvue 
de toute valeur réelle, de toute originalité » ; c'est « le livre d'un Prophète 
qui a réussi, dans l'histoire, et qui n'est pas mort en martyr; il finit par 
faire mentir la maxime bien connue, car il devint Prophète en son pays. « 
Le plus ancien de ses conflits, en islam, - enchaîne-t-elle - fut celui qui 
opposa le Prophète Mahomet aux Juifs de Médine qui ne voulurent, 
jamais, retrouver le passé de leurs mythes, dans la version coranique des 
histoires de prophètes bibliques, celles de Moïse, Abraham, Noé. ». 
« C'est - précise-t-elle - dans un rapport aux livres du judaïsme - 
canoniques ou non - que paraît s'être construit le « biblisme » du Coran. 
Notre célèbre judaïste qui s'ingénie à tout « bibler », en vint ainsi, à taxer 
quelques versets coraniques d'être interpolés, c'est à dire insérés par 
fraude et à interpréter, entre autres, le mot « Monafiq », dont le vrai sens 
est hypocrite, par « poltron », mettant, ainsi, en exergue les faussetés des 
linguistes et exégètes, tant Arabes qu'étrangers. Cette excentricité, parmi 
tant d'autres, lui vaut, au sens de la préface élaborée par son collègue de 
l'institut, Monsieur André Caguot, le titre de pionnier, dans cette 
démarche si originale, qui se veut anthropologique et historique. C'est, là, 
une méconnaissance inouïe de l'histoire biblique de Moïse et des 
Prophètes d'Israël, dans leur parenté tribale. 
Notre auteur aurait dû s'attacher, avec un peu plus d'objectivité à en 
analyser le processus chronologique, au sein duquel, l'islam Omeyyade, 
déjà universel, au premier siècle de l'hégire, a devancé de deux siècles, 
celui des Abbassides; cette historicité « chabbienne » se démarque par 
son anachronisme verbeux.  
L'épilogue de notre célèbre ouvrage est, donc, la contestation de 



l'universalisme d'un islam circonscrit, dans un espace arabique restreint. 
Madame CHABBI n'a rien ménagé, pour mettre en doute, l'effet sans pair 
de l'expansion de l'islam, à l'échelle mondiale. L'esquisse charnière de ses 
propos, est une fresque incohérente, parsemée, tout le long de sept cent 
pages, d'un réseau de trames excentriques qui structurent, 
subjectivement, une étude dont la scientificité y est fort douteuse. Elle a, 
certes, choisi « la formule arabe de « Rabb el Alamine », comme titre 
général à ses travaux sur le Coran. Elle ne peut que convenir que la 
traduction habituelle de cette formule est celle de « Seigneur des Mondes 
» ; mais, il ne s'agit, là, à son avis si autorisé, que d'une « traduction qui 
procède par transfert de texte ». « Une telle traduction - souligne-t-elle 
encore - peut, à la rigueur, se concevoir, dans les sociétés musulmanes, 
d'après les grandes conquêtes et la sortie d'Arabie » ; elle a pris - ajoute-
t-elle - un sens plein aujourd'hui, dans un islam contemporain, qui s'est 
donné une vocation universelle, mais qui ne signifiait rien dans cette 
société de tribus, qui n'avait aucun moyen de se représenter dans des « 
Mondes », différents du sien. « Ce terme apparaîtrait sans ambiguïté - 
selon cette optique étrange - comme un des désignatifs des groupes 
sociaux ». Madame CHABBI, tente, à pure perte de temps, de foncer une 
porte ouverte, car nous aussi, nous ne concevons guère, une quelconque 
universalité, dés le début de l'islam, circonscrit alors, dans les deux Cités 
Saintes. Elle semble oublier aussi, qu'une telle thèse doit nécessairement 
s'appliquer à la tribalité initiale des Fils d'Israël. Etrange analyse 
anthropologique de la linguistique, dont l'historicité et la nature même 
devraient être recyclées. Aberrance flagrante que je n'ose guère essayer 
de réfuter, car ma dignité de chercheur, rationnellement intègre, en 
souffrirait. 
Par son cynisme, systématiquement dénigrant, Madame CHABBI et ses 
acolytes, s'obstinent à cultiver l'absurde. Mes critiques, à l'encontre d'une 
soeur « croyante », adepte d'une religion vénérée, ulcèrent, dans mon 
tréfonds, le coeur d'un croyant, au dogme et au subconscient communs, 
avec celui d'un vrai fidèle du judaïsme mosaïque, le vrai. 
Madame CHABBI persiste, opiniâtrement, à décrier l'islam, par ses 
omissions tendancieuses et ses optiques nihilistes, qui lèsent plus d'un 
milliard de musulmans, dans la dignité de leur foi. Que cherche-t-elle par 
son travail obstiné? Déjà, de par son discours extravagant, elle a perdu 
toute estime, toute crédibilité, même parmi ses coreligionnaires. 
L'islam a donné le bon exemple, dès le II ème siècle de l'hégire où Jacob, 
le Juif, fut le maître du traditionnaire Mohammed Ibn Isaac, qui le 
considérait, comme cheikh éminemment crédible et digne de confiance.  
L'intelligentsia mohammadienne, quoique tolérante, ne saurait souffrir une 
telle arrogance. Sa réaction serait, sans nul doute, plus véhémente. Mais, 
nous nous ingénions, dès maintenant, à dire à madame CHABBI, qu'en 
dépit de cet « acolisme », contre l'islam, son sursaut, de par le Monde, 
atteindra, bientôt, la moitié du Globe. 
Néanmoins, ce que nous regrettons amèrement, ce sont les conséquences 
d'une certaine impertinence irrespectueuse, qui risque de provoquer 
irrémédiablement la rupture d'une union sacrée, déjà chancelante, des 
religions révélées. Madame CHABBI, même vis-à-vis du Christianisme, n'a 
pas failli à sa manie, en critiquant indirectement le Nouveau Testament. « 
Aucun mot des Evangiles - dit-elle - n'est intelligible, si l'on veut se couper 



de ce passé et se priver de la connaissance d'un milieu spirituel restreint, 
mais agité , entrevu grâce à quelques écrits moins connus ». 
Nous avons tracé, jusqu'ici, une fresque sur la trame structurée de la 
thèse de madame CHABBI, empreinte, comme nous l'avons vu, d'une 
polémique creuse. Nous allons, maintenant en analyser la chaîne, mettant 
en exergue son fonds concret, parsemé de contradictions. Nous sommes 
en droit de nous demander, dans notre analyse critique, quelle est cette 
Bible dont parle notre auteur, dans sa comparaison avec le Coran ? S'agit-
il du texte initial véridique de l'Ancien Testament ou d'un Ecrit travesti, 
par des amplifications exégétiques ? En supposant sa véracité, quelles en 
seraient les véritables dimensions et la portée universelle sur le plan 
historico- scientifique et culturo-social ? L'hébreu que madame CHABBI 
avance comme source initiale, n'est-il pas au fond une source secondaire, 
parmi les langues sémitiques où la langue arabe figure au premier plan ? 
Pourquoi donc la thèse chabbienne s'ingénie, d'autre part, à évoluer dans 
l'abstrait linguistique et morphologique, délaissant les véritables assises, 
pour tester la véracité et la crédibilité du texte révélé?. Autant de 
questions que nous nous sommes posées, en lisant l'ouvrage sur « le 
Seigneur des Tribus »! Pour quelle raison, le fond culturo- scientifique et 
sociotechnique a été omis, dans l'exposé Chabbien si substantiel ? Le tissu 
coranique comporte pourtant, un processus intellectuel et civilisationnel 
qui en fait un codex sacré, syncrétisant et équilibrant, dans une équation 
harmonieuse, « l'ensemble des phénomènes sociaux, religieux, 
intellectuels, artistiques, scientifiques et techniques, propres à un peuple 
et transmis par l'éducation », j'entends l'éducation coranique dont 
l'historicité et la scientificité sont mises en doute par madame CHABBI et 
ses acolytes? Pêchent-ils par manque de documentation ? Je n'ose croire à 
un tissage tendancieux.  
Les Juifs étaient divisés, au début, quant au texte authentique de la 
Torah, contenu (d’après le Coran, Sourate II, verset 248), dans un coffret 
désigné « Arche d'Alliance » par la Bible : caisse en bois précieux serti 
d'or; « ces reliques laissées par la famille de Moïse et d'Aaron apportaient 
la paix, mettant fin aux discussions meurtrières entre Juifs ». C'est à cette 
copie que le Coran fait allusion, quand il exige des Israélites d'apporter 
leur Livre, pour tester l'accord effectif avec ce que Mohammed (psl) leur 
racontait et son identité même en tant que Prophète arabe, cité 
expressément dans la Bible. Mais, les Philistins l'avaient déjà enlevé, à la 
suite d'une guerre où les Juifs subirent un dur échec, au XIIème siècle 
avant Jésus Christ, dans la région côtière de Gaza. 
Le peuple arabe était qualifié d'illettré. Ce serait la Bible qui l'aurait, ainsi, 
qualifié, soit à cause de son analphabétisme, en tant que peuplade 
primitive et farouche, soit par manque d'Ecriture révélée, comme chez les 
détenteurs des écritures, c'est-à-dire l'Ancien et le Nouveau Testament. 
Le Coran répète cette appellation, en citant les propos des hommes de la 
Bible : « Il n'y a aucune procédure contre nous, en faveur des Illettrés » 
(Sourate 3, verset 75). Les Arabes Illettrés, convertis à l'islam, 
respectaient les Juifs de Médine, en tant que « Gens du Livre »; mais le 
chauvinisme de certains d'entre eux, leur fit perdre cette dignité, car ils 
commencèrent à renier le Coran qui confirme, pourtant, la Torah, 
préférant les athées et les païens aux croyants arabes. De là vient cette 
malédiction proclamée par le Coran: « Ne vois-tu pas ceux qui ont reçu 



une partie du Livre, comment ils croient aux choses diaboliques et aux 
fausses divinités et disent au sujet de ceux qui ont nié : « ceux-là sont sur 
une voie meilleure que ceux qui ont cru. Ce sont ceux-là que Dieu a 
maudits » (Sourate 4, verset 51). Mais, « parmi le peuple de Moïse, il est 
une communauté - précise le Coran - qui se guide, selon la vérité et le 
bon droit, et qui juge sur leur base» (Sourate 7, verset 160).  
La « Charte de Médine » fut, alors, instituée comme première constitution, 
dans l'histoire arabe. Cette charte, est élaborée, par un « Chef d'Etat », le 
Prophète Mohammed (psl), après une longue consultation, entre les 
habitants d'une même agglomération (musulmans et juifs). Cette 
agglomération est la cité de Médine où cette loi organique proclama, pour 
la première fois dans l'histoire, la liberté confessionnelle, le respect des 
diverses religions, cohabitant dans la Cité, la mise en évidence du concept 
politique de la nation, fixation des frontières, détermination de la 
responsabilité sécuritaire commune et de la solidarité sociale, répartition 
des charges budgétaires, institution, enfin, d'un régime législatif prohibitif, 
restrictif et permissif, reconnu de tous. 
La première constitution moderne, instituée en tant qu'ensemble de lois 
fondamentales, déterminant la nature, la forme et toute la structuration 
de l'Etat, est la Constitution française de l'an 1789 après J.C. 
Un éminent écrivain anglais, Robert BRIFFAULT, rendant un vibrant 
hommage aux enseignements du Prophète Mohammed dit : « L'idée de 
liberté pour tous les êtres humains, de la fraternité humaine, de l'égalité 
de tous les hommes devant la loi du gouvernement démocratique, par le 
truchement de la consultation et du suffrage universel, les idées qui 
inspirèrent la Révolution française et la Déclaration des Droits de 
l'homme, qui avaient structuré la Constitution Américaine et enflammé la 
lutte pour l'indépendance, dans les pays de l'Amérique latine; Tous ces 
concepts - affirme t-il - ne furent pas les inventions de l'Occident; ils 
trouvèrent leur inspiration et leur source ultime dans le Coran Sacré. C'est 
la quintessence - ajoute-t-il - de ce que l'intelligentsia de l'Europe 
médiévale avait appris de l'islam, pendant des siècles, au sein des 
sociétés diverses qui s'étaient développées en Europe, dans le sillage des 
croisades, et, en imitation des associations de la grande famille de l'islam. 
Il était hautement probable que, sans les Arabes, la civilisation 
européenne moderne, n'aurait jamais vu le jour; et il est absolument 
certain que, sans eux, la civilisation occidentale n'aurait, guère, emprunté 
ce cachet, qui lui a insufflé le pouvoir et la faculté de transcender toutes 
les phases de l'évolution (texte traduit de l'ouvrage: Hundred Great 
Muslim). 
Le colloque tenu, en 1972, à Riad, avec la participation d'éminents 
jurisconsultes du Monde entier, a exprimé, unanimement, toute son 
admiration pour le Droit Musulman (la Charia) et les principes islamiques 
sur les Droits de l'homme. Son président Mac Bread, professeur à 
l'Université de Dublin, ex-ministre des Affaires étrangères d'Irlande, a 
tenu à souligner « la prééminence des Principes coraniques sur la 
Déclaration Internationale des Droits de l'Homme ».  
Si l'on essaie de sonder la nature intrinsèque de l'Islam, du Judaïsme et 
du Christianisme bien entendus, on se rend compte d'une homogénéité 
foncière, faussée par un imaginatif agressif et égoïste. Qu'est-ce que 
l'islam ? demande Amr Ibn Absa au Messager d'Allah (psl) : « c'est - 



affirme le Prophète (psl) - la parole douce et la générosité. » Quel est 
l'islam, le meilleur ? Le Prophète (psl) répond: « c'est la religion d'un 
homme qui ne nuit à aucun par ses propos ou ses actes. Et la foi la 
meilleure ? C’est - souligne-t-il - une bonne morale ». 
Les religions révélées prônent les mêmes concepts. La réalité est une, 
dans ce trio révélé, quelles que soient ses perspectives, dont le fond est 
humainement sublime, dans ses optiques et options. L'éthique universelle 
a des composantes dont les valeurs n'ont pas de frontières, malgré les 
nuances des étiquettes d'un certain ordre facticement restrictif, 
susceptible d'en réduire la portée éminemment idéale. 
C'est pourquoi l'islam se considère comme solidaire avec les religions 
révélées. Aucune espèce de civilisation ne doit être considérée, à priori, 
comme viciée; certains courants peuvent se contrecarrer dans les détails, 
mais avoir un aboutissement unique; certaines manifestations de la 
pensée peuvent varier d'un continent à un autre ou d'une religion à une 
autre, mais le fond de cette pensée reste le même : parce qu'il est la 
résultante de cette communion humaine que l'islam cherche, sinon à 
édifier, du moins à consolider. Bergson, un des amis du grand savant 
pakistanais IQBAL, disait que « l'Occident aura besoin d'un supplément 
d'âme, pour étayer sa culture ». 
Pour EVA, « l'islam est un peu comme le dénominateur commun des 
grandes religions ». (Islam, p. 151). 
Les Trois Religions révélées, basées chacune sur un Livre d'Ecritures 
Sacré, constituent un compendium de la foi, pour les juifs, les chrétiens et 
les musulmans. Ces Trois Recueils sont l'Ancien Testament, les Evangiles 
et le Coran. La Bible hébraïque est le Livre du Judaïsme, révélé à Moïse; 
quelques livres y ont été surajoutés, pour constituer l'Ancien Testament, 
découpé lui-même par l'Eglise catholique, pour élaborer le Nouveau 
Testament, comportant quelques écrits dont les quatre Evangiles, affairant 
à la vie de Jésus. Le Coran, renié par le Christianisme, prescrit, pourtant 
aux musulmans de croire à la Torah et à l'Evangile (Sourate 4, verset 
136). L'église n'admet aucune révélation postérieure à Jésus, notamment 
l'Islam. Le Judaïsme rejette, à la fois, le Coran et l'Evangile, considérant la 
Bible, comme le Sceau exclusif de la Révélation, éliminant toute Ecriture 
postérieure à la sienne. Nous avons la conviction que les Livres sacrés ne 
sauraient se contredire, ni entre eux, ni avec le fond immuable de la 
sagesse humaine. Mais, des éléments nouveaux, intégrés dans l'Ancien et 
le Nouveau Testament, en font une « pluralité de textes et non un texte 
unique ». Plusieurs versions furent élaborées, différentes les unes des 
autres; certains textes dits « moyens » ont été confectionnés, à titre de 
compromis entre les diverses versions hébraïque, grecque, latine, 
syriaque, araméenne. 
« Ainsi, apparaît considérable la part humaine dans le texte de l'Ancien 
Testament. On réalise, sans peine, comment, de version en version, de 
traduction en traduction, avec toutes les corrections qui en résultent 
fatalement, le texte original a pu être transformé en plus de deux 
millénaires. » (1) 
Certes, la Bible elle-même, pourtant révélée et digne de toute confiance, 
n'est plus « un recueil de Livres », mais « une tradition populaire ». Il est 
vrai qu'à la fin du XIII ème siècle avant J.C., « l'écriture a été employée, 
pour transmettre et conserver la tradition, mais sans une entière rigueur, 



même quand il s'agissait des lois »; les genres littéraires sont amalgamés, 
dans chaque livre, parmi les cinq premiers qui forment la Torah ou la 
Bible. L'ANCIEN Testament en est devenu « un ensemble disparate » (2). 
Mais, malgré ce parallélisme, marqué de discordance, entre la Bible et la 
littérature profane des chansons de geste « où le réel se mêle à la légende 
», nous continuons, nous Musulmans, à croire à la véracité des 
Commandements de Moïse, qu'une synthèse rigoureuse pourrait 
réintégrer dans leur contexte original sacré.  
L'Evangile, comportant selon l'islam, des éléments authentiques, a été 
admis en bloc par le Coran, qui s'ingénie à esquisser une fresque sacrée, 
sur l'unicité du dogme et du credo, dans les trois religions. Pourtant, ces 
négations de l'Eglise constituent une amorce de critique indirecte, 
jalonnée de quelques faits et anecdotes de transgression à la foi 
abrahamique commune. L'essentiel pour l'Islam est l'unicité de croyance 
en Dieu, sur lequel le Vatican lui-même a mis l'accent, dans un document 
intitulé «Orientations pour un dialogue entre chrétiens et musulmans », 
publié en 1970. Le Concile de Vatican II, autour de cet écrit, « reconnaît 
les injustices du passé dont l'Occident d'éducation chrétienne s'est rendu 
coupable à l'égard des Musulmans ». 
Cette attitude d'objectivité bienveillante s'inscrit à l'actif du pape Paul VI « 
animé, comme il le reconnaît lui-même, d'une foi profonde dans 
l'unification des mondes islamique et chrétien, qui adorent un seul Dieu. » 
Il faut, à notre sens, aller plus loin, en analysant le fond originel de cette 
unicité, en dressant un parallélisme critique adéquat. « Il apparaît, en 
effet, tout à fait légitime, lorsqu'on étudie tout aspect révélé d'une religion 
monothéiste, de l'aborder par comparaison avec ce que les deux autres 
offrent de ce même point de vue. Notre collègue et ami, Maurice 
BUCAILLE, qui émet ce voeu, se pose « une question préalable 
fondamentale, à savoir, quelle est l'authenticité des textes que nous 
possédons de nos jours? ...; cette question implique - fait-t-il remarquer - 
un examen de circonstances qui ont présidé à la rédaction des textes et 
de leur transmission jusqu'à nous » (3). Or, A.H. SILVER, fait remarquer 
dans son ouvrage « Moises and the original Torah », nouvelle édition 
(1961),que ce livre sacré, qui est , aujourd'hui, entre nos mains,ne 
représente guère la Torah de Moïse et même les « Dix Commandements 
», travestis partiellement. 
L'écrivain français J.L. BERNARD souligne que les Rabbins avaient tout 
hébranisé, entre autres, Salomon qui n'est pas Juif, mais assyrien et dont 
la langue est cananéenne. BROCKELMANN signale bien que les Hébreux 
avaient tenté d'exclure les Cananéens du Groupe sémitique. Le mot "Ibri" 
(Hébreu) désignait les vieilles tribus rustiques arabes, comme l'atteste 
l'Encyclopédie britannique (éd. 1965, T.11, p.279). Le mot « Moïse » lui-
même est un terme égyptien qui n'a rien à voir avec la terminologie 
hébraïque. « Ah. Moussa » est le fondateur de la Douzième Dynastie 
(1580-1546 avant J.C.). «Taj Moussa » est le grand Kahen de Memphis, 
du temps de Thoutmosis III (1447-1479 avant J.C.) 

Voulant éviter l'alourdissement du texte de mon exposé analytique et de 
ne pas abuser de votre temps, j'ai essayé de me contenter de quelques 
séquences évocatrices, pour répondre aux sept cent pages de l'ouvrage 
substantiel de Madame CHABBI.  



  

 
(1): Edmond JACOB, l'Ancien Testament, Presses universitaires de France.  
(2):Maurice BUCAILLE « La Bible, le Coran et la science » ed.,Tripoli 
etParis, 1976 , p. 17-18  
(3) : Idem, p.8 
 

II-LA LANGUE ARABE 

La langue du Coran n'est - comme s'évertue Madame CHABBI à le répéter 
- ni exclusivement celle de la Mecque et de Médine, ni le véhicule 
péninsulaire d'Arabie, mais bien étymologiquement et originellement, celle 
d'un ensemble de peuples du Proche et Moyen-Orient, dont les Akkadiens 
(Assyro Babyloniens), les Amorites (de Syrie et de Mésopotamie), les 
Araméens, les Phéniciens Cananéens, les Ethiopiens et les Hébreux. 
Essayons donc de dresser un parallélisme adéquat, à partir d'une 
historicité scientifique, largement admise dans les forums intellectuels, 
entre l'arabe et l'hébreu, que Madame CHABBI tient à considérer comme 
référence - elle, l'étymologiste bien autorisée - pour infirmer ou confirmer 
l'arabité foncière et l'évolution étymologique de la langue du Coran.  
Y'aurait -il besoin de rappeler à Madame CHABBI, à partir même de 
sources hébraïques et parfois anglaises, que les Araméens et les Arabes 
sont de même ethnie et leurs langues sont germaines, comme le souligne 
F. HOMMEL, dans son ouvrage: « The Ancient Hebrew » (p.202). Or, 
l'Araméen qui demeura langue officielle en Mésopotamie, Babylone, 
Assyrie, Chaldée, Perse, Egypte et Syrie, est la langue de l'Evangile. Cette 
thèse d'Hommel a été corroborée par les études de D. DIRINGER dans « 
The Alphabet » (éd.1943, p.253) et GROHMANN dans « The Arabs » (in 
Encyclopédia of Islam, Nouvelle édition p.525). Le docteur Soussa, 
professeur dans maintes Universités américaines, a souligné, dans son 
ouvrage, « les Arabes et les Juifs dans l'histoire » (éd.1972) que cet arabe 
ancien, parlé jadis dans la presqu'île Arabique, fut l'origine de langages 
divers, qualifiés de sémitiques, et dont le groupe comporte le sémitique 
oriental (akkadien), occidental du Nord (araméen, cananéen, phénicien, 
hébreu), occidental du Sud (arabe, amharique). NABUCHODONOSOR 
fonda l'Empire néo-babylonien, en l'an 625 av. J.C. et éloigna de Palestine 
les Hébreux, déjà installés en terre de Canaan (Palestine), au XVII éme ou 
XVI ème siècle avant l'ère chrétienne. Or, les Hébreux - comme l'attestent 
les spécialistes de Hachette - font partie des tribus araméennes 
sédentarisées en Syrie, depuis le XIX ème siècle av. J.C. D'ailleurs, cet 
épisode fait l'objet du chapitre XII de la Genèse, dans lequel apparaît, à la 
tête de ce mouvement, le patriarche Abraham. RAWBINSON a confirmé 
cette thèse dans son ouvrage « Phoenicia: pp 404 et 548 ». Les 
Nabatéens, ancien peuple de l'Arabie du Nord-ouest, au Vème siècle 
av.J.C. avaient conforté leur langage sémitique, par une étroite corrélation 
avec l'araméen dont se développa la langue du Coran. Il s'avère donc, 
dans cette lignée éthno-linguistique que la langue arabe est la langue 
mère. 
Il semble, d'autre part, que la tradition populaire, à réminiscence 



humaine, était le moyen exclusif de transmission de la pensée; l'alphabet 
n'était pas encore née. Ce furent les Phéniciens qui, à partir du II ème 
millénaire jusqu'à 1200 av. J.C., introduisirent l'usage d'un alphabet 
permettant une écriture simplifiée. L'Egypte avait connu son hiéroglyphe 
(simples signes), dès l'an 3000 av. J.C. Le Cunéiforme, fut certes l'écriture 
des Perses, des Mèdes et des Assyriens, mais fut aussi de simples signes 
combinés en « forme de coin et de fer de lance ». L'alphabet phénicien est 
le résultat d'un amalgame des deux, suivi au XIII ème siècle, avant l'ère 
chrétienne, date de l'avènement de Moïse, par le Grec qui employa la 
même nomenclature: alpha, bêta et écrivait de droite à gauche. Ce furent 
les deux tribus (Achéens et Doriens), de l'Asie mineure, qui émigrèrent, 
alors, à la mer Egée. La tradition était ainsi orale et chantée. E. JACOB 
cite des chants de l'Ancien Testament (Nombres 21,17), ceux du Cantique 
et de la Bible dont le Cantique de Déborah (Juges, 5, 1-32), les Maximes 
et les Proverbes. C'était le début de toute narration de l'histoire du Peuple 
élu de Dieu « qui devint vite fable comme l'Apologue de JOTHAM (Juges, 
9,7-21). 
Le peuple de Moïse, dont est issu le peuple de Jésus, n'a pu faire usage de 
l'écriture, qu'après sa fixation en Canaan, terre phénicienne, à la fin du 
XIII ème siècle av. J.C.. 
Le Coran a été, certes, révélé en langue arabe, véhicule dialectal 
spécifiquement Quraychite. La grande fédération de Qoraïch habitait la 
Mecque et ses environs, où la Kaaba était, avant l'Islam, le centre 
d'attraction de toute l'Arabie. Le Coran, réfutant une certaine prétention, 
émanant de Qoraïch même, accusant le Prophète d'avoir reçu d'un jeune 
armurier gréco-romain l'enseignement de la Bible, dit: « Nous savons 
parfaitement bien qu'ils disent : « c'est un être humain et rien d'autre qui 
l'instruit. La langue de celui auquel ils font allusion est étrangère et celle-
ci est une langue arabe bien claire. ». (Sourate des Abeilles, verset 03). 
Le Livre Sacré spécifie, dans une autre sourate (Sourate Abraham, Verset 
4): « Nous n'avons envoyé de Messager que dans la langue de son 
peuple, afin qu'il leur expose clairement les choses ». La Bible, Ancien 
Testament, inspirée par Dieu au Peuple Juif, est écrite en hébreu, nom 
donné par la Bible aux Araméens de Harran, qui traversèrent l'Euphrate et 
s'installèrent en Canaan. Certains prétendent que le véhicule de révélation 
mosaïque était le hiéroglyphe, signe scriptural de l'Ancienne Egypte où 
vivait le Peuple d’Israël, au temps de Moïse. Quant aux Evangiles, Livres 
de Saint Mathieu, Saint Marc, Saint Luc et Saint Jean , qui racontaient la 
vie de Jésus - fils - de Marie et exposaient sa doctrine, ils sont tous - dit-
on - écrits en grec; mais la version primitive de l'Evangile de Saint 
Mathieu fut écrite en araméen (4). 
Ainsi, donc, la langue arabe n'est guère celle des seuls Quraychites de la 
Mecque, comme le prétend Madame CHABBI qui essaie, pire encore, d'en 
interpréter elle-même philosophiquement, le sens. Or, Averroès, dans son 
Discours Décisif (Façl el Maqâl) prouve que l’interprétation philosophique 
du Coran n'est légalement obligatoire que, pour ceux qui sont aptes à s'y 
adonner. Le verset 7 de la sourate III nous éclaire sur ce point. « C'est lui 
- dit le Coran - qui fit descendre sur toi le Livre dont certains versets sont 
bien explicités, ce sont l'Ecriture - mère, et d'autres prêtent à confusion...; 
or, ne sait son interprétation que Dieu et les gens bien enracinés dans la 
science disent: Nous y avons cru; tout vient de notre Seigneur. »  



Toute interprétation donc du Coran, qu'elle soit d'ordre philosophique, 
poétique ou mystique , ne saurait être admise , si elle va à l'encontre du 
sens explicite d'autres versets; car - dit un hadith - « le Coran comporte 
sa propre exégèse » ; les divers versets s'expliquent les uns les autres , 
même s'ils sont apparemment équivoques. 
Mais, il faut que l'exégète soit bien à la hauteur, connaissant tous les 
atouts « islamiquement » scientifiques, qui doivent se corroborer. Cela est 
aussi vrai pour les hadiths, dont certains termes confus ou ambigus sont 
énoncés formellement dans d'autres; les traditionnaires citent le cas du 
mot « doukh » interprété, dans d'autres traditions , par « doukhkhan » 
(fumée). La condition, sine qua non, d'une interprétation légitime, est, 
donc, celle qui ne transgresse, en rien, les normes essentielles du credo 
de l'Islam. Ibn Roshd, fqih chevronné et, en même temps, philosophe 
autorisé, étant le premier commentateur d’Aristote, fut infiniment apte à 
saisir cette connexion nécessaire et indispensable entre la pensée 
discursive et celle du Coran. Cela est d'autant plus vrai que le secret des 
religions révélées réside dans la culture des sciences, considérées bien 
comme telles, la préférence donnée aux options humaines, la prise en 
considération du prolongement de l'homme dans sa destinée 
transcendante et l'équilibre, sciemment maintenu, dans le Cosmos entre 
l'Esprit et la Matière. 
Ainsi, une même réalité peut comporter deux éléments qui semblent 
contradictoires, tels, en science, « la propagation d'une onde et le 
déplacement d'une particule qui ne sont que deux aspects 
complémentaires ». On peut aller, plus loin, en nous référant aux 
contrastes étymologiques dans diverses langues.  
Par euphémisme, on appelle, en arabe le goudron (noir) (le blanc: el biad) 
et le feu (nâr), el Afia (bonne santé); en français, on atténue la brutalité 
du terme « mourir », par l'expression « s'en aller ». Les exemples 
abondent. 
Il est curieux de constater, quant à la corrélation entre l'arabe et l'hébreu 
qu'Isaac el Cohen dit El Fassi , né à Qal'at Ibn Ahmed, près de Fès ( en 
l'an 1013 aprés J.C./ 404 h), décédé à Lucena (en Andalousie) ( en 1103 
ap. J.C./ 497h), élabora un commentaire du Talmud, en vingt (20) 
volumes, en langue arabe, en y intégrant Trois cent vingt (320) 
consultations (Fatwa), pour expliciter la législation talmudique. Près de 
deux cents termes et expressions arabes étaient pris comme références, 
pour comprendre le sens réel de certains éléments de la Torah, dans 
l'oeuvre (Mahbert) de Monahim Ben Sarouq et l'ouvrage de Donach Ben 
Labrât, grâce auxquels, les rédacteurs du Talmud n'ont pu comprendre 
l'Ancien Testament, qu'en se référant à la langue arabe.  

 
(4) : M. BUCAILLE, « La Bible, le Coran et la science », p.18 

III-HISTORICITE DU SACRE 

«La religion du Livre par excellence, dit Eva (5) (l’Islam p. 47), c'est 
l'Islam, puisqu'il est basé tout entier sur un livre. La tradition n'y tient que 
peu de place; et puisqu'il n'y a pas d'Eglise dans l'Islam, pas de clergé, 
pas d'autorité chargée de dire la vérité, tout se réfère au Livre. La 



tradition tient déjà plus de place dans le Judaïsme, tandis que le 
Christianisme est basé sur le message de l'Evangile, sur les témoignages 
des premières communautés et, par la suite, sur les enseignements de 
l'Eglise ». Là, le Nouveau Testament n'est que le prolongement de l'Ancien 
; ils ont été, tous deux, travestis. 
Le Cardinal allemand de Cues lisait le Coran en arabe et soulignait, dès 
1437ap. J.C.: « Quand vous parlez de Dieu, ne parlez pas de Trinité, il a 
bien raison, parce que les gens croient que c'est trois Dieux ». 
Il y avait aussi Marsile FICIN, Arnaud de Villeneuve, très proche de l'islam. 
Tout ce mouvement a été complètement étouffé au XV ème siècle par 
l'horrible pape Borgia.  
Deux différences essentielles marquent l'Islam et le Christianisme ainsi 
que le Judaïsme : d'une part, « l'absence pour le Christianisme d'un texte 
révélé fixe et stable, alors que le « Coran répond à cette définit ion » ; 
d'autre part « l'Islam, lui, possède - pense M. Bucaille - dans les hadiths 
l'équivalent des Evangiles: les Hadiths sont des recueils de propos et des 
narrations des actes de Mohammed », Messager de l'Islam, et « les 
Evangiles » qui ne sont rien d'autre que cela, pour ce qui concerne Jésus 
». Certes, les hadiths et les Evangiles ont été écrits, tous deux, des 
décennies après Mohammed et Jésus. Mais, d'un million de hadiths, 
recensé par l'Imam Ahmed Ibn Hanbal, chef du Rite qui porte son nom, il 
n'a pu retenir qu'une partie relativement minime, qu'il intégra, dans son « 
Musnad », soit vingt quatre mille, alors que les deux célèbres 
traditionnistes, Boukhari et Mouslim, n'avaient retenu, des trois cent mille, 
qu'ils avaient réunis, que quelques milliers, se prévalant d'une 
méthodologie objective rigoureuse, appelée « sanad » (chaîne de 
transmission). Le reste des hadiths, massivement israélisé, a été rejeté, 
comme apocryphes. Cette procédure d'authentification a duré des siècles , 
alors que l'Eglise a « tranché », dès le début , « d'une façon définitive, 
entre les multiples Evangiles, proclamant comme officiels ou canoniques 
quatre seulement de ceux-ci, malgré les nombreuses contradictions entre 
eux sur bien des points et ordonnant que tous les autres soient cachés, 
d'où le nom qui leur a été donné d'apocryphes ».(6) Pour marquer 
l'historicité effective de certaines anecdotes ou faits historiques, le Hadith 
authentique du Prophète a joué un rôle rectificateur. 
Selon les deux Recueils de hadiths authentiques, Boukhari et Mouslim, la 
Mosquée El Aqça a été édifiée, quarante ans après celle de la Kaaba, à la 
Mecque. Celle-ci fut l'oeuvre du Grand Messager d'Allah, Abraham, aidé 
par son fils, alors unique, Ismaïl. Or, ce serait l'Apôtre vénéré Salomon, 
fils de David (931 av. J.C.), fortifiant le Royaume de son père, qui aurait 
érigé, en grand bâtisseur, le « Temple de Jérusalem ». On peut se 
demander de quel temple s'agit-il ? Car ce fut le sublime Apôtre Jacob, fils 
d'Isaac, dit Israël qui l'avait édifié, d'après les traditions authentifiées 
islamiques. Pour Salomon, il ne s'agit que d'une reconstruction de la 
Maison d'Allah, en la rétablissant dans sa forme primitive. C'était, 
notamment, à la fin de la vie de Salomon où la destruction du temple fut 
l'aboutissement du réveil de l'antagonisme entre les tribus israélites du 
Nord et celles du Sud; et qui provoqua la scission du royaume de David et 
la formation de deux états: le royaume de Juda, et le royaume d'Israël. 
Pour ce qui est du Judaïsme, le Talmud est une compilation de 
commentaires sur la loi mosaïque, constituée, notamment, par le Mishna, 



codification de la loi orale; il est curieux de constater que la Gemara, 
commentaire de la Mishna, a vu le jour au temps de Mohammed (psl). Est 
- ce une simple coïncidence ? 
Selon la Traduction oecuménique de la Bible, la généalogie établie par 
Mathieu pour Jésus, à partir d'Abraham comporte quarante deux 
générations, alors qu'elle se monte à soixante dix-sept, dans l'Evangile de 
Luc. L'un et l'autre prêchent, à la base, en préconisant une généalogie 
masculine pour le Christ, fils exclusif de Marie, sans père biologique. Dans 
les Evangiles de l'Enfance (7), il ne s'agit, là, que d'une enquête 
historique, où la généalogie de Jésus est empruntée aux archives de la 
famille de Jésus. 
DANIELOU dénigre, pour défendre ces excentricités, la mentalité 
occidentale, l'ignorance du Judéo-christianisme, qui ont égaré tant 
d'exégètes, dans l'interprétation des Evangiles qui seraient, selon eux, 
influencés par les idéologies platoniciennes, cartésiennes, hégéliennes et 
heideggériennes. « Il est bien évident - fait remarquer M. BUCAILLE (« la 
Bible,le Coran et la science », p. 98) - que ni Platon, ni Descartes, ni 
Hegel, ni Heidegger ne sont pour rien dans l'attitude critique que l'on peut 
avoir, vis à vis de ces généalogies fantaisistes. »  
« Les écrivains bibliques - note M. BUCAILLE - et parmi ceux-ci des 
évangilistes, en particulier Luc à propos des Généalogies de Jésus, ont 
exprimé des idées de leur temps incompatibles avec les connaissances 
modernes ».  
Si on se réfère à la datation préconisée « scientifiquement », pour le type 
humain préhistorique, il y aura un hiatus de quelques millions d'années, 
au cas où les crânes fossilisés découverts seraient réellement ceux des 
hommes adamiques. Le livre de DARWIN « De l'origine des espèces » 
(1859) déclencha un très vif débat entre les hommes de science.  
La Bible (chap.4, 5, 11, 21 et 25 de la Genèse) situe la naissance d'Adam 
Trente huit siècles avant Jésus, celle d'Abraham près de 20 siècles après 
Adam. Cette période séparant les deux naissances (Adam, Abraham) est 
la base de la tradition juive dans l'établissement de son calendrier qui 
place la création du monde, en l'an 5757, si l'on part de l'année 
chrétienne 1996.  
Parlant de l'Evangile de Luc, M. BUCAILLE (p. 89) refuse d'accepter un 
texte « déclaré authentique et inspiré par Dieu », (chap.3, versets 23-28), 
préconisant bien que « vingt générations seulement ont existé entre le 
premier homme et Abraham. » Ce n'est là, au fond, que « le produit de 
l'imagination humaine ». Dans un même ordre d'idées, le Prophète 
Mohammed, ne daigna guère admettre sa propre généalogie, au dessus - 
précise-t-il - de l'ancêtre « Adnân ». Dans un tel domaine objectif, une 
Révélation effective est la seule attestation digne de confiance. Le 
Prophète Mohammed (psl) n'osa donc point proclamer, ce qui ne lui a été 
guère révélé, quoique lui tenant bien à coeur. C'est l'inspiration 
imaginative qui incita Luc à placer 42 noms, dans la généalogie de Jésus 
entre lui et le Prophète David, alors que Mathieu n'en mentionne que 27. 
Ce qui frappe, d'autre part, dans l'Evangile de Jean, c'est l'absence du 
récit de l'institution de l'Eucharistie, pourtant capitale dans la conception 
catholique de la « consubstantialité », c'est à dire l'unité et l'identité entre 
les trois personnes de la Trinité. Néanmoins, l'Evangile de Jean est le seul 
à parler du Paraclet. Un tel testament spirituel de Jésus fait défaut chez 



Mathieu, Marc et Luc.  
La Traduction oecuménique de la Bible, Nouveau Testament, cite des 
passages sur Parakletos, dont fit état l'Ancien Testament. Les Juifs de 
Médine, en proclamaient l'avènement, s'attendant à un prophète israélite 
qui mettra fin au christianisme. « Il (le Père) vous donnera un autre 
Paraclet (chap.14, versets 15-16) », « le Paraclet, c'est l'Esprit Saint (8) 
que le père enverra en mon nom. » (Verset 26), « si je ne pars pas, le 
Paraclet ne viendra pas à vous, si au contraire je pars, je vous l'enverrai. 
Et lui, par sa venue, il confondra le monde en matière de péché, de justice 
et de jugement... » (Chap. 16, versets 7-8). Pourtant, Barnabas, né à 
Chypre, de son vrai nom Joses Barnabas a révélé le nom de ce Paraclet 
qui s'identifie avec le Prophète Ahmed, expressément cité dans l'Evangile.  
« Et quand Jésus - fils - de Marie dit: O fils d'Israël! Je suis le Messager de 
Dieu à vous, venant ajouter foi à ce qui m'a devancé comme Torah 
(Pentateuque) et vous annoncer la bonne nouvelle de la venue d'un 
Messager qui viendra après moi, nommé Ahmed. » (Sourate 61, verset 6)  
Cette prédication a été mentionnée dans l'Evangile de Barnabé dont 
quelques exemplaires se trouvent encore dans les bibliothèques 
d'Angleterre, d'Autriche et d'Amérique ». On a taxé la Bible de Barnabé de 
faux. Dans maintes encyclopédies européennes, ce manuscrit serait un 
livre inventé, écrit par un italien converti à l'Islam au XV ème siècle. On 
ne dispose, guère, d'un argument péremptoire, quant au fait que la Bible 
de Barnabé fut parmi les Bibles brûlées, en l'an 325 de l'ère chrétienne, 
sur ordre du Concile Oecuménique de Nicée. Il a, en tout cas, disparu, 
quelques décennies plus tard, en l'an 383 ap. J.C. Le même manuscrit est 
retrouvé, par le Pape Damasus, dans la Bibliothèque du Vatican où il a été 
gardé jusqu'à l'an 1585 ap. J.C. A partir de cette date, les prétentions 
eurent libre cours : le Pape Sixte V (1520-1590) (promoteur de l'édition 
dite Sixtine de Valgate, version latine de la Bible, adoptée par le Concile 
de Trente, en 1546), était l'ami de l'italien FRA MARINA qu'il aida à mettre 
la main sur ce manuscrit et le traduire en italien, entre les années 1585-
1590. Une suite de traductions voit, alors, le jour, notamment en anglais. 
Un récit romancé démarra, à partir de cette traduction qui demeura - 
semble- t il - la seule assise cataloguée au British Museum, à la 
Bibliothèque du Congrès Américain, et, peut-être à la Bibliothèque Royale 
à Vienne (Hofbibliothek), depuis 1738.  

 
Or , la thèse avancée par Barnabé , était déjà en vigueur, au III siècle, 
dans les terres chrétiennes où plusieurs personnalités éminentes 
commençaient à décrier la Trinité, n'admettant guère que Jésus- fils- de - 
Marie fût le fils de Dieu. Parmi ces hautes dignités de l'Eglise figure Lucien 
, évêque d'Antioche ainsi que son disciple Arius ( 250-336 ap.J.C.), qui 
fonda la secte des Ariane , à laquelle adhéra la soeur de Constantin, 
Empereur de Byzance. Honorius, pape de 625 à 638 ap. J.C., donc du 
vivant du Prophète Mohammed, essaya de rapprocher des Catholiques, les 
Monothéistes d'Orient , en proclamant que Jésus est seulement un homme 
et qu'il n'est pas permis de croire à Trois Allah. Le Concile d'Istanbul l'a, 
alors, excommunié.  

  



 
 
(5) :Eva de VITRAY- MEYEROVITCH, qui avait adopté l'Islam et qui a 
traduit le « Metnaoui » de Jalal ed-Dine ROUMI; elle est l'auteur de « 
l'Islam , l'autre visage ».  
(6) : Maurice BUCAILLE  
(7) : du Cardinal DANIELOU, Editions du Seuil, 1967  
(8): D'après M. BUCAILLE (p. 109), le mot Esprit-Saint serait une addition 
ultérieure tout à fait volontaire , destinée à modifier le sens primitif d'un 
passage qui, en annonçant la venue d'un prophète après Jésus, était en 
contradiction avec l'enseignement des Eglises chrétiennes naissantes, 
voulant que Jésus fût le dernier des prophètes.  

IV-SCIENTIFICITE DES ECRITURES 

L'ordre divin, tel qu'il a été révélé ou inspiré à Moïse, Jésus et Mohammed, 
ne souffre guère d'infirmation, dans les relations de cause à effet, concept 
péremptoire dans les enchaînements rationnels de Notre Monde. Les 
perspectives d'ordre éthico-cultuel, pour être efficientes, doivent se 
rationaliser dans leur quintessence, se conceptualiser scientifiquement et 
se restructurer dans le contexte d'une optionalité sociale pertinente, 
pérenne, sereine et souveraine.  
C'est l'importance de cette communion de pensée originelle, de ce 
fructueux échange entre civilisations diverses et religions différentes, qui 
inspira Mohammed IQBAL, le célèbre leader indien musulman, quand il 
affirme, dans ses Six Conférences, sur la restructuration de la pensée 
religieuse en Islam: « le phénomène - dit-il- le plus remarquable de 
l'histoire moderne, est la rapidité étonnante, avec laquelle le monde de 
l'islam se meut spirituellement vers l'Ouest. Il n'y a rien de vicieux, dans 
ce mouvement, car la culture européenne, dans son aspect intellectuel, 
n'est que le développement postérieur de quelques-unes des phases les 
plus importantes de la culture de l'Islam... Rien de surprenant, donc, que 
la jeune génération musulmane d'Asie et d'Afrique demande qu'on oriente 
de nouveau sa foi ». Quand certains philosophes et sociologues parlent de 
l'Islam, comme catalyseur d'un modernisme équilibré, option de demain, 
ils n'entendent par là, que le monothéisme abrahamique qui englobe les 
trois religions révélées. Les propos du grand penseur anglais Bernard 
SHAW doivent être conçus dans ce sens, quand il disait: « Le Centre 
universel d'orientation se déplacera dans les siècles futurs de l'Occident en 
Orient »; la Charia, Droit musulman, deviendra alors, le Code de la vie 
civilisationnelle, apte à remodeler et à régulariser la vie de l'homme sur 
terre.  
La raison est apte à saisir certaines notions affairant à l'au-delà. 
L’entendement, comportant un élément subtil divin - comme l'atteste 
Ghazzali - est le catalyseur de la pensée dont la portée touche les sphères 
les plus sublimes.  
« La science islamique est un héritage qui concerne toute l’humanité, son 
étude ne doit pas être coupée de l'histoire générale des sciences au 
moyen âge » (XVIème Congrès International d'Histoire des Sciences, 
Bucarest, 1981)  
Saint Augustin (354-430 ap. J.C.), évêque africain, père de l'Eglise a bien 



noté que : « la concordance entre Ecritures et science est un élément 
nécessaire de l'authenticité du texte sacré.»  
La tradition musulmane considère le Christianisme et avant lui, le 
Judaïsme, comme les frères aînés de l'Islam: rien d'essentiel ne les 
sépare. Or, l'Islam « a libéré l'intelligence de toute croyance fondée sur 
l'autorité, et lui rendit - affirme le Cheikh Abdou dans son « TSraité de 
l'Unité » - sa complète souveraineté, dans laquelle il doit régner, par son 
jugement et sa sagesse ». « Rien dans l'enseignement du Prophète - dit 
l'auteur des « visages de l'Islam » - ne rebute l'entendement, rien ne 
heurte le bon sens commun ; l'idéalisme le plus élevé est allié au réalisme 
le plus positif ».  
« La science et la technologie doivent être adaptées- souligne Islam et 
Occident (9)- à un environnement donné et non l'inverse. Elles doivent 
être mises au service de l'homme et non l'inverse. A cet égard, la société 
occidentale contemporaine a sans doute beaucoup à apprendre d'autres 
cultures. »  
« La civilisation islamique présente, ici, - dit encore Islam et Occident - un 
intérêt particulier et jouit incontestablement d'une mission beaucoup plus 
importante que celle d'avoir seulement servi - ainsi que les intellectuels 
occidentaux se l'imaginent souvent - de relais pour les idées de l'Antiquité 
vers l'Europe médiévale. »  
« La principale leçon de la science musulmane - précise Islam et Occident 
- est son insistance sur la notion d'un équilibre balancé, quant à l'usage de 
l'énergie mondiale qui ne détruirait pas l'équilibre écologique subtil de 
l'environnement, dont dépend finalement la survie collective. »  
« La technologie musulmane est en symbiose avec l'homme ». Nous 
citons, ici, quelques spécimens, de la pensée scientifique du Coran, 
spécimens qui avaient devancé certaines données de la science moderne. 
Madame CHABBI est aimablement conviée à y méditer.  
Pour ce qui est du Mouvement de la terre, maintes exégètes citent le 
verset: « Tu vois les montagnes, les croyant immobiles, alors qu'elles 
roulent comme le roulement des nuages ». En conséquence, Ibn Arabi ( 
VII ème siècle de l'hégire), proclame dans ses « Foutouhât » ( Imprimerie 
de Halab), que la Terre tourne ( T.1, p.123; T.2,p 437 et T.2, p. 677) , 
ainsi que l'Africain Mokhtar El Kounti ( de Tombouctou, XIIème) Adoud 
Eddine Elligy, mort en 756 h / 1355 ap.J.C), parle de la sphéricité de la 
terre qui tourne autour du soleil, dans le livre ( Mawâqif), corroboré par 
son commentateur Charif El Jorjani ( décédé en 819 h / 1416 ap.J.C).  
Bien des versets coraniques retiennent l'attention, quant à l'annonce de la 
conquête de l'espace et à l'exploration des profondeurs terrestres: « 
Peuple des Esprits et des Etres humains, si vous pouvez vous engager 
dans les hauteurs des régions des cieux et les profondeurs de la terre, 
pénétrez-y. Mais, vous n'y pénétrez qu'avec un Pouvoir » (Sourate 55, 
verset 33).  
« Le soleil court à un point de fixation à lui (assigné) » souligne le Coran 
(XXX, VI). On croyait que le soleil était le centre du système dit solaire où 
les planètes tournaient tout autour; l'astronomie moderne démontre, au 
contraire, que ce système évolue en spirale à travers notre galaxie. Ce 
point de vue coranique cadre avec les données scientifiques modernes et 
va à l'encontre des concepts astrologiques qui ont faussé les 
interprétations. Certains exégètes du Coran (et non des moindres) ont été 



influencés par ces contrastes, à tel point qu'ils étaient contre toute 
hallucination humaine.  
C'est ainsi que l'astrologie s'est dégradée au Moyen Age, pour devenir une 
sorte de science fictive imprégnée de magie.  
Une des conséquences de cette confusion est celle qui identifie le Prophète 
Idriss (qui réside au quatrième ciel, d'après la tradition prophétique 
(hadith) sur l'Ascension Nocturne) avec Hermès, qualifié dans la 
mythologie aberrante de « dieu du soleil », car justement, selon les 
astrologues, le soleil aurait pour centre le quatrième ciel.  
Cela aboutit, d'autre part, à une contradiction scientifique: c'est la 
confusion entre les données physiques et métaphysiques, d'autant plus 
que l'emprise des normes de la science ne dépasse guère ce que les 
astrologues appelaient jadis « monde sublunaire », c'est-à-dire notre 
monde au-dessous du premier ciel où se trouverait la lune.  
C'est pour éviter cette ambiguïté que les savants modernes ont opté pour 
une gamme d'appellations qui définissent exactement la nature de notre 
monde physique appelé cosmos, monde visible ou monde sensible.  
Le Coran dit : « Nous avons effectivement orné le ciel inférieur avec les 
lampes (étoiles) dont Nous avons fait des projectiles, pour frapper les 
démons. » (Sourate Al Moulk, verset 5)  
Qatâdah, compagnon du Prophète, commente ce verset, en précisant « 
qu'Allah avait créé ces étoiles, pour trois raisons : comme ornement du 
ciel, projectile contre les démons et balise pour signaler l'orientation, dans 
une circulation aérienne » et, il termine, en affirmant « que celui qui 
imagine autre chose est dans l'erreur, se représentant une figuration qu'il 
ignore » (Boukhari, chap. des étoiles)  
Selon le premier exégète du Coran, autre compagnon du Messager 
d'Allah, Abdallah Ibn Abbas, il s'agit, là, du « plafond » du monde astral 
où astres et planètes sont accrochés, à l'instar des lustres, au « celing » 
du Monde, qualifié, parfois de sublunaire: on peut établir un parallélisme 
entre cet ensemble astral qui évolue, dans l'espace cosmique, bien au-
dessous des cieux, et, ce qu'on a appelé, le système solaire. Ce point de 
vue coranique cadre avec les données de la science astrologique qui ont 
faussé les interprétations, pour devenir une sorte de science fictive, 
imprégnée de magie.  
Ces données coraniques et traditionnelles démontrent la scientificité du 
Sacré. « Il (Dieu) enveloppe la nuit de la sphère du jour et Il enveloppe le 
jour de la sphère de la nuit » (Sourate 39, verset 5) « Nous lâchâmes les 
vents comme facteurs de fécondation » (XV, 22) (les vents transportent le 
pollen jusqu'aux fleurs femelles pour les faire féconder)  
Dans la Sourate 4 ( verset 56) , la fonction sensorielle est liée à la peau 
du mécréant, grillée en Enfer et remplacée par une nouvelle peau, la 
science moderne n'a découvert que tard , la liaison entre les nerfs sensitifs 
et l'épiderme.  
Les cieux et la terre étaient soudés et Nous les avons séparés et fait de 
l'eau toute chose vivante. » (XXI, 30) (aussi bien tout être vivant que la 
matière minérale qui ne réagit qu'en fonction de l'eau qui lui permet de 
s'ioniser).  
En plein XIII ème siècle, il ( Jalal Eddine Roumy) - un des grands soufis 
musulmans - enseignait que si l'on coupait un atome, on y trouverait un 
noyau avec des planètes tournant autour... Il a eu, d'ailleurs, la 



prescience de l'énergie extraordinaire contenue dans ces atomes, 
annonçant qu'il fallait faire très attention de ne pas provoquer un choc qui 
pourrait réduire le monde en cendres » ( Eva, « Islam , l'autre visage », 
1972)  
Cette révélation scientifique, s'inscrit dans le dogme inculqué par Sidna 
Ali, gendre et compagnon du Prophète, auquel le Soufisme Chiite se 
réfère. Le Messager d'Allah dit: « Je suis la cité de la science. Ali en est 
l'accès. ». Il était, donc, le porte-parole du Prophète, en l'occurrence.  
ROUMY n'a fait que nous transmettre cette donne. Certes, John ONNELL, 
rédacteur scientifique de (New York Herald Tribune) souligne, dans un 
ouvrage publié, en 1943, sur l'Atome AUX U.S.A, que ce fut Abou Al 
Hassan Ali, qui avait formulé, durant les trois premières décennies de 
l'avènement de l'islam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit état 
«Nehj Al Balagha» (T.1, p. 185).  
SPENCER (10) disait: « J'ai entendu un Anglais, converti à l'islam, dire 
ceci: « les philosophes du monde, réunis, peuvent-il déceler une seule 
erreur dans le Coran? Ils ne pourront rien y trouver de faux, même en se 
referant à toutes les découvertes scientifiques. Si l'on suppose qu'ils 
découvrent quelque chose qui soit en contradiction avec la science, 
l'erreur ne sera pas imputable au Coran, mais à la science même, parce 
que les sciences sont en perpétuel développement et leurs données 
subissent quotidiennement des modifications. Cependant, chaque nouvelle 
donnée de la science, recèle une confirmation manifeste de ce que le 
Coran a déjà avancé. Citons l'exemple des astronomes qui prétendaient, 
autrefois, que la terre était immobile et que c'était le soleil qui se 
déplaçait dans le ciel. Puis une autre théorie venait dire le contraire. 
Aujourd'hui, ils disent que tous les astres et planètes sont en mouvement 
et que le soleil à une orbite, tout en se déplaçant vers un point fixe. » 
Et SPENCER d'ajouter: « au cours d'un voyage, j'ai rencontré le célèbre 
professeur français, le docteur Gréna à qui j'ai demandé les raisons de sa 
conversion, et qui me répondit : « J'ai lu attentivement les Versets du 
Coran qui mentionnent les sciences naturelles et l'hygiène, j'y ai trouvé 
les leçons que j'ai dû apprendre quand j'allais à l'école ». 
« J'ai constaté que tous ces Versets sont conformes à nos connaissances 
actuelles. Je me suis, alors, converti à l'islam, parce que j'ai eu la 
certitude que le Prophète Mohammed (psl) a annoncé la vérité et que 
l'islam ne va pas à l'encontre des sciences. Je suis convaincu que si tous 
les savants faisaient une comparaison entre le Coran et les connaissances 
acquises dans leurs domaines, ils se convertiraient à l'Islam ». ( Hâdi Al 
Madrassi, l'islam toujours).  
Dans son ouvrage « la Bible, le Coran et la Science », notre ami Maurice 
BUCAILLE nous propose « d'aller aux sources, c'est-à-dire de prendre en 
considération ce que contiennent les Ecritures saintes, fondement de la 
foi, du point de vue des rapports entre cette dernière et la science. » 
D'abord, des réflexions sur de nombreux phénomènes naturels évoquant 
l'Omnipotence divine, furent entendues comme des invitations à 
l'accroissement du savoir humain. En font foi trois paroles du Phrophète 
Mohammed (psl): « Recherche la science même en Chine », « Recherche 
la science du berceau à la tombe » et « l'encre des savants est plus 
précieuse que le sang des martyrs » . De tels appels constituèrent le 
moteur de l'essor de la civilisation islamique qui influença tant le monde 



pensant, particulièrement du VIII ème au XIV ème siècle, et hâte la 
Renaissance en Europe. C'était l'époque des Universités ouvertes aux 
compétences de toute provenance.  
« Deuxième ordre d'énoncés coraniques à souligner: des réflexions sur de 
multiples objets allant des premiers âges du monde à la reproduction 
humaine, en passant par l'astronomie et les sciences naturelles en 
général. Ces réflexions sont en accord parfait avec les connaissances 
modernes, et, d'autre part, elles ne sont accompagnées d'aucune allusion 
à des idées de l'époque que l'on aurait, plus tard, reconnues inexactes. Je 
les ai étudiées dans mes livres « La Bible, le Coran et la Science » et « 
l'Homme, d'où vient-il? », en soulignant qu'elles font défi à l'explication 
humaine, compte tenu de notre connaissance de l'histoire des sciences. 
Les commentateurs anciens n'ont pu en saisir le sens, ce dont les 
scientifiques modernes sont seuls capables. Les traductions classiques du 
Coran n'y font généralement pas allusion, en raison, d'une part du 
caractère récent de la connaissance de ces énoncés (il n'existait, 
auparavant, en Orient aucun ouvrage sur ce sujet), d'autre part, de 
l'absence d'une culture scientifique, étendue chez des traducteurs 
généralement littéraires, ce qui est un obstacle à leur compréhension. 
L'existence de telles réflexions dans le Coran est toute naturelle, pour un 
musulman, la toute puissance divine expliquant que soit annoncé par la 
Révélation plus tard ».  
« La Bible - affirme BUCAILLE - ne contient aucune réflexion comparable. 
Faut-il s'en étonner? Absolument pas. On sait ,en effet, de nos jours, que 
les livres de la Bible sont des livres inspirés , les auteurs s'exprimant , en 
dehors des enseignements religieux, proprement dits, selon les idées de 
leur temps. Comment, dans ces conditions, n'y trouverait-on pas ce que 
l'on a appelé des erreurs scientifiques, si bien présentées, ainsi, par le 
professeur Jean Guitton qui dit: « Les erreurs scientifiques de la Bible , ce 
sont les erreurs de l'humanité, jadis semblable à l'enfant qui n'a pas 
encore la science ». Il existe cependant de remarquables points de 
concordance: ainsi les livres de la Genèse de l'Exode contiennent des 
données permettant une confrontation harmonieuse avec des acquisitions 
historiques et archéologiques modernes. A l'inverse, ne sont plus 
acceptables des affirmations du Livre de la Genèse sur les premiers âges 
du monde, de la terre et de l'homme, ainsi qu'au sujet du monde vivant. » 

 
 
(9) : Association dont le siège est à Genève ; j'en suis un des membres 
fondateurs.  
(10) : SPENCER Herbert : philosophe et sociologue britannique (1820-
1903), auteur d'une philosophie dont l'idée principale est l'évolution 
naturelle (évolutionnisme).  

V-FINALITE UNIVERSELLE 

Dans son sublime Message, le Coran s'adresse à l'homme, dépeignant sa 
finalité sur terre, d'où découlerait son issue, dans l'au-delà. Cette finalité 
tend à assurer à l'être humain , pieusement, sans égoïsme , ni bigotisme, 
un double bonheur, marqué par une potentialité innée, qui lui permet de 



pourvoir légitimement aux exigences de la vie d'ici-bas, passagère et 
transitoire , pour mériter la félicité, but sublime et suprême, de la vie 
future. C'est dans ce contexte idéal que la recherche de l'équilibre social, 
doit évoluer ; La communauté islamique, que le Coran qualifie de « 
médiane », est la communauté optimale, car le terme « médian » a été 
traduit par EL BOUKHARI, par le mot « juste », ce qui signifie que cet 
équilibre constitue une justice immanente. 
L'islam se présente, ainsi, comme une religion « évolutionnaire », tout en 
étant révolutionnaire. Le Prophète (psl) est cité comme l'exemple 
magnanime du « plus grand révolutionnaire ». Cette finalité est, donc, 
agissante, dans ses perspectives d'équilibre hautement humain, régie par 
les concepts rationnels de l'Islam. De la conception du finalisme, l'homme 
a erré, sans but précis, tiraillé par divers processus, marquant son 
indécision, sa profonde indécision. Pour les uns, la finalité serait un critère 
où « la fin justifie les moyens » , même pervers; d'autres en matérialise le 
but , pour n'en voir que la partie d'une symphonie humaine, d'une sonate, 
d'une consonance terminale. Mais, la définition rationnelle et scientifique 
de l'état final, c'est l'état d'équilibre que les physiciens entrevoient « à la 
fin d'une transformation thermodynamique ». Néanmoins, il ne faut guère 
aller jusqu'à un certain « finalisme » qui « explique les phénomènes et le 
Système de l'Univers par la finalité ». Cette doctrine risque de sombrer 
dans un pragmatisme qui ne considère que la réalité pratique des choses.  
L'islam ordonne toute action, tendant à assurer le bien, c'est-à-dire tout 
ce qui est bon, avantageux et profitable pour l'homme, sans se soucier 
d'un fatalisme dégénéré qui pense qu'il est vain de chercher à modifier le 
cours des événements fixés par le Destin. Conception coranique 
intelligente des choses: Le livre sacré ne cesse de nous inviter à « 
méditer, réfléchir et à raisonner » D'aucuns peuvent penser que l'attitude 
incitée par la vertu coranique qui proclame, entre autres, le principe de la 
tolérance et de la non violence, risque de dégénérer en fatalisme. Mais les 
prescrits normatifs de l'Islam se soutiennent pour s'expliciter les uns les 
autres. Dans un tel cas si spécifique, la confiance en la Justice immanente 
divine favorise la vertu de patience et d'endurance et crée dans le for 
intérieur du Croyant, la quiétude et la paix. C'est notre propre coeur, qui 
est le véritable jurisconsulte. « Consulte ta conscience - dit le Prophète- 
même si des juristes te disent le contraire » ; mais, ce moyen de juger et 
d’interpréter, est le propre de ceux que Dieu dote d'une pureté pieuse 
effective, définie par le verset coranique, dépeignant la connaissance 
infuse par Allah dans le coeur de ceux qui le craignent. C'est l'inspiration 
par laquelle Dieu projette les reflets de Sa lumière qui illumine le Monde. 
L’élu, ainsi, inspiré atteint les secrets de l'herméneutique. « Si vous 
craignez Dieu - dit le Coran- il créera en vous, un pouvoir qui permettra 
de distinguer le vrai du faux et le bien du mal ». 

  

 

VI-UNIVERSALISME HUMANISTE DE L'ISLAM ABRAHAMIQUE 



L'islam abrahamique universel est celui dont les perspectives cosmiques 
enveloppent les mondes, « scientifise » le céleste et sacralise toute la 
terre, toute l'humanité que Dieu, l'Absolu, aime, en tant que Ses 
créatures, abstraction faite de leurs options, apparemment croyantes ou 
mécréantes, car il y a, en chaque être, un subconscient adorateur.  
La terre toute entière est considérée par l'islam « comme une vaste 
mosquée pure et sacralisée » (Sonan).  
« Nul n'est sanctifié par le lieu où il demeure ; ce sont les actes qui 
sanctifient les hommes » (Mouatta Malek).  
Allah aime toute Sa créature croyante ou mécréante, car Il a créé, en elle, 
un subconscient adorateur.  
« J'étais un Trésor caché - dit un hadith qodsy (Sainte tradition) - et J'ai 
aimé à être connu. Alors J'ai engendré les créatures, afin d'être connu par 
elles ».  
Cet amour prééternel de Dieu, ce désir de Se révéler à Ses créatures, est 
une séquence de manifestation, une succession de théophanies où prend 
place la doctrine des Noms divins (11). Ces noms seraient essentiellement 
relatifs, quant au propre mode de vie de l'être humain, appelé à connaître 
Allah, à travers Ses attributs. Les formes, supports des noms divins 
seraient « nos propres existences latentes, nos propres individualités », 
qui aspirent à l'être concret en acte.  
Chez le philosophe Ibn Sina imbu de l'esprit rationnel de l'islam et le 
mystique Ibn Arabi, l'objet de cette aspiration ultime est identique, mais 
les moyens d'accès et les étapes de procession et de transcendance 
diffèrent. La causalisation est, dès lors, imprimée à l'être humain par ce 
catalyseur commun, actué chez l'être par le Créateur, voulant être connu, 
par Ses créatures, qui l'adorent, malgré leur mécréance.  
Cette philosophie avicennienne est une philosophie d'influence musulmane 
où le donné coranique (12) devient une base discursive, qui n'aurait rien à 
emprunter aux conceptions hellénistiques. Là, la forme particulière de la 
providence créatrice et amoureuse de Dieu prend place, dans l'univers de 
l'enchaînement causal nécessaire (13). Un conformisme adéquat aux 
Noms Divins, se concrétisant par l'illumination des coeurs, consiste dans 
l'adaptation de la vie humaine à un idéalisme mouvant et efficient, donc à 
l'édification d'une cité idéale parfaite, humainement parfaite, dont rêvait 
Platon.  
C'est pourquoi, tout croyant, imbu de cet amour divin est, « comme un 
miroir dans lequel se reflètent les défauts de ses frères » (hadith de 
Moslim). Il s'agit, là aussi, de l'élan généreux de l'âme, ainsi façonnée par 
Dieu et du sentiment de liesse qu'éprouve le croyant d'être si comblé par 
Dieu.  
L'attribut miséricordieux actue le cosmos, à travers la compassion du 
croyant. C'est l'acte d'amour universel qui anime les mondes, s'identifiant 
à cette « attraction universelle » dont parle Newton (1642-1727) et dans 
laquelle, bien avant lui, Ibn El Qayyim (XIII ème siècle ap.J.C.) a vu, dans 
son ouvrage « Le Parc des Amoureux », le secret des attractions 
cosmiques.  
C'est à travers cette ambiance transcendante, que l'humanisme 
abrahamique, donc foncièrement islamique, et universellement judéo- 
christiano- mohammadien, prêche la souplesse et l'aisance, la facilité et la 
clémence, actuant la fraternité éminemment humaine. Il exclut toute 



étroitesse d'esprit et tout rigorisme, évitant les complications, agissant 
avec pondération et mesure.  
« Evitez - dit le Prophète - d'être les victimes d'un fanatisme exagéré et 
d'un bigotisme excessif. » (hadith rapporté par Tabarâny).  
De cet Amour dérivent les promotions concordantes et les initiations 
harmonieusement équilibrées, qui déclenchent un système éthique que la 
loi révélée codifie, consacre et sacralise.  
De cette éthique, le Droit Civil français a puisé, à travers le Rite Malékite, 
une bonne partie de ses normes (Octave PESLE, ouvrages sur le fiqh).  
Assurer, donc, la quiétude de l'âme, dans un contexte et concert 
universels, équilibrés et harmonieux, est le ressort vital de toute 
actuation, émanant de ce Sublime Amour divin. Le concept même de la 
vertu est fonction de cette harmonie.  
Cet amour de Dieu, pour Ses créatures, est dépeint dans deux anecdotes, 
citées dans des traditions mohammadiennes, dépeignant deux des phases 
de la conception commune judéo islamique.  
Qâroun, israélite opulent, fier de sa gloriole, fit la sourde oreille au prêche 
de son cousin le Prophète Moïse, qui invoque Dieu, pour le punir. La terre 
- dit la tradition - commença à l'engloutir ; se sentant menacé, Qâroun 
s'écria, rappelant à Moïse leur alliance congénitale sacrée. Moïse ne 
l'écouta guère. Allah s'adressant à Moïse, auquel Il a accordé le pouvoir de 
décider du sort de Qâroun, lui dit : « O Moïse, Qâroun n'a cessé de te 
solliciter, pour lui pardonner ; tu as omis de lui répondre. S'il avait 
invoqué Mon pardon, une seule fois, J'aurais exaucé sa prière. Sais-tu, O 
Moïse, pourquoi tu n'as pas eu pitié de lui ? Parce que tu ne l'as pas créé. 
» 
Du temps du Prophète Mohammed (psl), un païen arabe, le décriait dans 
ses poèmes ; capturé, lors d'une bataille, les compagnons de Mohammed, 
lui demandèrent de « briser ses incisives », pour l'empêcher de continuer 
à le discréditer. Le Prophète (psl) refusa, craignant - dit-il - d'être mutilé 
par Allah, s'il ose infliger une telle peine à son dénigreur athée.  
Cette affection divine, sublime est irréversible. La mécréance impudente 
ne saurait l'affecter ! C'est l'humanisme agissant, l'universalité dans sa 
plénitude équilibrante humaine.  
Le musulman Roumy Jalal Eddine dit : « Nous sommes comme une flûte 
qui, dans un seul mode, s'accorde avec deux cents religions ».  
« Si vous êtes sincères - dit notre amie Eva, qui avait adopté l'Islam - 
vous n'avez pas besoin de vous convertir. Tout croyant peut être 
musulman, dans le sens très large de l'attitude d'esprit. Il lui suffit d'être 
soumis à Dieu. Cette soumission, cet abandon de tout l'être à la volonté 
divine, n'est-ce pas l'axe commun de toutes les régions ? » (Islam, p.62).  
Eva s'explique : « ...elle (cette formule) implique tout de même de 
reconnaître que le message apporté par Mohammed est un message 
authentique...qui n'admet pas que Jésus soit le fils...mais une personne 
entièrement remplie de l'Esprit divin ».  
L'obscurantisme des masses musulmanes et les effets maléfiques de 
certaines influences étrangères à l'islam, dans les siècles derniers, avaient 
avivé les superstitions et les fausses croyances. L'Occident, mal avisé, 
jugea l'Islam, à partir de ces excentricités. Mais, certains chercheurs 
occidentaux, se penchèrent sur le fond de l'Islam, pour dégager l'écart 
flagrant entre son dogme et le béhaviorisme des musulmans.  



En 1911, le journal « Al Watan, quotidien chrétien de Beyrouth, demanda 
aux Arabes chrétiens quelle personne, à leur point de vue, était le plus 
grand homme du monde. En réponse, un grand érudit de confession 
chrétienne précisa que la personnalité la plus éminente était, 
effectivement, celle qui, durant la courte période de dix ans, dota le 
monde d'une nouvelle religion, d'une nouvelle philosophie de la vie, d'un 
code esquissant un nouveau mode de comportement pour l'homme, 
définissant, nettement, le concept vivant et un train de vie adéquat. 
Illettré et sans éducation élaborée, ce grand personnage a su provoquer 
l'émergence d'une nation, à partir des ruines d'une société en décantation, 
jetant, ainsi, les fondations d'un grand Empire tout frais, pourvu d'une 
longévité infinie. Cette grande personnalité n'était autre que Mohammed 
Ibn Abdallah le Quraychite, le Prophète arabe et le grand Messager de 
l'islam (se référer à Siratu Nabi, vol. 4, p. 400, en anglais).  
Olivier Lacombe reconnaît : « peut-être notre Europe déchristianisée a-t-
elle médité sur le thème qui est au centre de la ville de l'Islam et à 
réapprendre, ainsi, une vérité qu'elle n'aurait jamais dû méconnaître. 
Universel et libéré de toute tendance archaïsante, le message de l'Islam 
pourrait être de faire passer dans les zones supérieures de la culture 
religieuse, une sensibilité, renouvelée à cet enseignement de la théologie 
naturelle et surnaturelle, menacée dans la conscience humaine par un 
reflux, sans cesse recommencé, de naturalisme et d'anthropocentrisme » 
(14)  
Le sage Bernard SHAW s'exprime ainsi : « J'ai toujours une estime pour 
l'Islam, parce qu'il est rempli d'une vitalité merveilleuse. Elle est la seule 
religion qui me paraît contenir le pouvoir d'assimiler la phase changeante 
de l'existence, pouvoir qui peut se rendre si attachant à toute période ».  
En parlant du Prophète Mohammed (psl), il dit, aussi, « Cet homme 
merveilleux est, à mon avis, loin d'être un Antéchrist. Il doit être appelé le 
sauveur de l'humanité. Je crois que si un homme, comme lui, prenait la 
dictature du monde moderne, il réussirait à résoudre ses problèmes. J'ai 
prophétisé sur la foi de Mohammed qu'elle sera acceptable à l’Europe de 
demain, comme elle a déjà commencé à devenir acceptable à l'Europe 
d'aujourd'hui (The Genuine Islam, Singapour, 1963) (Ibid).Lamartine 
écrit, de son côté : « si la grandeur du dessein, la petitesse des moyens et 
l'immensité des résultats sont les trois mesures du génie de l'homme, qui 
osera comparer humainement un grand homme de l'histoire moderne à 
Mahomet ».   

 
(11) : Corbin, Imagination créatrice chez Ibn 'Arabi, p. 51  
(12) : Livre des Directives et Remarques ad. Par J. Forget, Brill, Leyde, 
trad. Française de A.M. Goichen, éd. Paris, 1951  
(13) : Pensée religieuse d'Avicenne, p. 134  
(14) : F. SCHUON, « comprendre l'Islam » ( p. 53 et 72 )  

VII-L'ISLAM PRECHE L'ETHIQUE UNIVERSELLE 

Le concept le plus élémentaire dans toute éthique (15) est l'observance 
stricte des lignes directes de la haute morale, dans ses dimensions 
universelles. C'est pour le Prophète (psl), le devoir sublime de propager la 



vertu, d'ordonner le bien et de décommander le mal. Tout apostolat, 
tendant à cultiver la foi, exige de son promoteur, un zèle exceptionnel 
dans la pratique de cette foi éthique, exigeant une abnégation et une 
générosité, toute humaine, sans faille, une propension à aimer, à servir et 
rapprocher les coeurs, dans un élan dégagé de tout égoïsme, c'est 
l'altruisme pur. 
Les messagers de Dieu, dans leur procession initiatique, à travers les 
ages, en ont donné le plus bel exemple, dans l'échelle des valeurs. Ils ont 
été les modèles de la perfection quoique humainement relative, à son 
degré le plus élevé. De ce point de vue, unanimement admis, dans 
l'éthique canonique, les apôtres acquièrent un privilège ou une 
prérogative, qui les imprègne d'une certaine immunité. Pour l'Islam, cette 
immunité, n'est guère totale, elle ne s'identifie guère à l'infaillibilité qui est 
un attribut divin, car elle est absolue et totale. N'empêche que ce dogme 
de l'infaillibilité pontificale a été proclamé en 1870, selon lequel le Pape ne 
peut se tromper "quand il tranche ex cathedra une question de foi ou de 
moeurs." L'envoyé d'Allah, Mohammed (psl), fit remarquer qu'il pouvait 
toujours se tromper, en tant qu'être humain "dans le domaine non 
révélé", Renan a su développer, dans son ouvrage sur 'Jésus', la thèse 
chrétienne, qui n'a prévalu que plus d'un millier d'années, après Jésus, et 
qui fait un départ net entre le temporel et le spirituel, en résumant le 
célèbre diction: "Rendez à César , ce qui est à César, est à Dieu, ce qui 
est à Dieu". Cette thèse qui a fini par constituer la base fondamentale de 
la pensée occidentalo-chrétienne, a été formulée, depuis prés de quatorze 
siècle, par le Prophète Mohammed (psl) qui disait, d'après une tradition 
authentique: "Je ne suis qu'un homme." 
L'Evangile, dans sa version élaborée par Luc, renie pourtant, l’immunité 
des Prophètes et taxe certains, parmi les grands apôtres, de graves 
péchés. Le livre de la Genèse (Chap.38, page 128) accuse Juda, fils de 
Jacob, d'adultère avec l'épouse de son fils, qui engendra "Farid", un des 
aïeux de David, Salomon et Jésus (selon l'Evangile de Mathieu, chap I) 
David lui-même, messager vénéré, aurait eu (d'après le livre de Samuel, 
chap11) des rapports sexuels avec "Ouriya", l'épouse de son commandant 
d'armée qu'il massacre, dit-on , pour s'approprier sa compagne. Pire 
encore, la proclamation, par les "Livres des Rois" (16) (chap.11) de 
l'apostasie de Salomon, fils de David, qui fit "batir" le temple de 
Jérusalem. Cette accusation gratuite serait-elle motivée par l'origine non 
hébraïque de Salomon, comme nous l'avons démontré? 
Une des marques de l'immunité prophétique est la haute tenue morale des 
Envoyés de Dieu. Ils se référent à Dieu comme l'initiateur exclusif, la 
source unique et péremptoire de toute émanation ou inspiration. Ils ne 
s'arrogent nul pouvoir dans l'activation des choses. La réplique de Jésus à 
son Seigneur était des plus policées et quand Dieu lui demanda s'il a 
vraiment osé dire aux gens de l'adorer, lui et la Saint Marie, sa mère, il ne 
chercha guère a se disculper et se contenta de répondre: "si je l'avais dit, 
Tu l'aurais su." Parlant de Moise, à son arrivée à la Médine, exténué par la 
longue marche et la faim, le Coran dépeint son doigté idéal, quand il 
invoqua Dieu, évitant une sollicitation directe en disant "O mon Dieu, j'ai 
besoin servile de tout bien dont Tu daignes me pourvoir." La terre a été 
déployée - dit le Prophète Mohammed (psl) - devant mon regard, le 
lendemain de l'Ascension Nocturne; ses continents furent présents à mes 



yeux." Il ne s'est point attribué une vision directe, sans l'aide de Dieu. 
Jésus, Moise et Mohammed se sont, donc, montrés par cet humble geste, 
dignes d'une stricte accommodation aux subtiles exigences présidentielles, 
c'est-à-dire de la présence divine. Dieu rapporte, aussi, dans le Coran que 
Ayyoub s'écria, en éprouvant une souffrance physique intense: O mon 
Dieu! Le mal m'a éprouvé et tu est le plus Clément parmi les cléments". 
Jacob s'est avéré, conscient des convenances de la présence. Aicha, 
épouse de Prophéte (psl) a qualifié les caractères mohammadiens de 
sublimes, de coraniques, fine allusion aux qualifications divines ' 
relativisées '. Douée d'une délicate pudeur, elle n'osa point se permettre 
de qualifier de divines les attributions caractérielles du Prophéte (psl). Elle 
s'est cachée, derrière le voile coranique, pour se dérober des splendeurs 
embrasantes de cette Haute Majesté, qui inspire une pieuse crainte. C'est 
le fait de toutes les religions révélées, universalistes et universalisantes. 
Dans un hadith le Prophète Mohammed (psl) proclame cette consécration 
de l'unité et de l'universalité de la religion révélée: "Suivez- dit-il- les 
commandements du Coran et ajoutez à eux la Bible et l'Evangile, ainsi 
qu'a tout ce qui à été révélé aux prophètes et messagers 
antérieurs"(Tabarani dans son Jamiy). 
Le Coran mecquois traite essentiellement de la foi nouvelle , en rappelant 
le monothéisme abrahamique, l'oeuvre des messagers d'Allah, les terribles 
châtiments qui éprouvèrent les idolâtres et les récalcitrants , tout en 
érigeant les concepts généraux du dogme mohammadien, dans leur 
développement temporel, permissif et prohibitif. Après l'hijara (exil) à 
Médine, le Coran, érigeant la première cité islamique, décrète le substrat 
juridique, administratif et sécuritaire, tout en jetant, entre autres les 
fondements des rapports socio-économiques, du code personnel 
(matrimonial et successoral). 

 
 
14- se référer à mon ouvrage "L'Islam et la morale universelle", collection 
mission de l'Islam, vol. III  
15- Livres de l'Ancien Testament, qui relatent l'histoire des Hébreux 
depuis la naissance de Samuel jusqu'à la destruction du Temple.  

VIII-LE JIHAD, GUERRE SAINTE PACIFIANTE ET UNIFICATRICE 

L'Islam qui proclame l'universalisme abrahamique a, pourtant, dirait-on 
combattu le christianisme, religion révélée. Pourquoi ne l'a-t-il pas fait au 
début, à l'encontre du judaïsme? La réponse réside dans le dogme même 
du Mosaïsme monothéiste que le Coran vénérait. « 0 fils d'Israël. 
Rappelez-vous mon bienfait que je vous ai accordé et rappelez- vous que 
je vous ai préférés à vos contemporains! » (Sourate II, verset 47). Au 
début de l'Islam, le Prophète n'a jamais combattu les chrétiens. Ses 
combats offensifs visaient les polythéistes et les idolâtres seuls. Mais, à la 
Mecque, avec les Arabes Quraychites, il envoya des émissaires auprès de 
certains empereurs de confession chrétienne, tel Caesar et Najachy 
(Empereur d'Ethiopie); ce furent les chrétiens syriens qui déclarèrent la 
guerre contre le promoteur de l'Islam, en assassinant certains parmi ceux 
qui avaient adopté, spontanément, la nouvelle religion abrahamique. Le 



Prophète attaqué, ainsi, indirectement, se vit dans l'obligation de réagir; il 
dépêcha à Mouta, cité syrienne, une expédition commandée par Zeid Ibn 
Haritha, Jaafar et Ibn Abi Rawâha. Ce fut la première bataille engagée 
contre les frères chrétiens, que le Prophète respectait, en tant que Gens 
du Livre sacré. Elle fut couronnée par la victoire du commandant suprême, 
Khalid Ibn El Walid. Le jihad consistait donc, dans une guerre défensive, 
contre l'agression, pour la protection d'une campagne pacifique, menée, 
sans contrainte aucune, dans le cadre d'une liberté confessionnelle, pleine 
et entière. Le Coran dit: «Combattez dans le chemin de Dieu, ceux qui 
vous combattent et n'agressez point » (sourate II, verset 190). « Pas de 
contrainte en religion » (sourate II, verset 250). L'histoire a rarement 
donné l'impression d'une spontanéité aussi nette et agissante, dans la 
conquête pacifique des coeurs. « Jamais l'Arabe- reconnaît E.F Gautier- 
dans toute l'ardeur de sa foi, n'a songé à éteindre, dans le sang, une foi 
concurrente. » Si le musulman a prêché l'Islam, il s'est toujours abstenu 
de faire pression sur le cœur. 

  

 

IX-LE SENSUEL ET L'APPROCHE DU DIEU REEL 

Nos sens des facultés permettent la perception des réalités matérielles. Un 
de ces sens consiste dans ce qu'on appelle le sens de connaissance 
spontanée intuitive. Le sens commun ou sixième sens est un ensemble de 
jugements ou d'idées et concepts représentés par un signe ou ensemble 
de signes, ayant pour essence une vision introspective, une sorte 
d'observation de la conscience, par elle-même. De là, cette osmose ou 
interpénétration de la matière et de l'esprit. Dans l'évolution de la science, 
l'idée d'antagonisme classique du sensuel et du spirituel est fortement 
ébranlée; elle ne semble plus reposer sur un fond scientifique solide, à la 
suite des travaux entrepris par d'éminents physiciens et chimistes tels 
Lorentz, Einstein et autres. Le concept de complémentarité entre faits 
jugés, jusqu'ici, contradictoires, vient d'être introduit dans les sciences 
physiques par W. Heisenberg et Niels Bohr, qui en font, désormais, l'une 
des lois fondamentales, permettant à l'homme d'accéder à la 
compréhension du paradoxal, sinon de l'incompréhensible. L'imaginaire 
s'efface, alors, pour laisser poindre le réel. C'est le dogme de la présence 
effective d'Allah, pas seulement à l'état d'idée ou de mot. Dans ce 
contexte, l'initié soufi, aussi bien que le philosophe bergsonien, orientent 
leur intellect, pour recevoir l'illumination des substances séparées, dans le 
miroir purifié de leur âme, s'élevant jusqu'à la compréhension intime du 
substrat de la réalité agissante, Bergson (décédé en l'an 1941) s'oppose 
carrément au positivisme scientifique du néo-kantisme, pour se livrer à 
l'analyse de la connaissance, à l'aide de concepts d'intuition et des 
données immédiates de la conscience. Là, Avicenne emploie le même 
langage qu'Ibn Arabi, en précisant l'un et l'autre, que l'homme, dans son 
élan spontané, non vicié par un discursif outrancièrement virtuel, est apte 
à pénétrer et vivre. 



 

X-QUAND DIEU RELATIVISE HUMAINEMENT LA LEGISLATION 
CORANIQUE 

Allah dit dans le Coran: « Dieu abroge et maintient ce qu'Il veut. Le germe 
du Livre est en lui » (sourate XIII, verset 40); d'autres versets définissent 
le but de cette abrogation: « Si, nous remplaçons un verset par un autre, 
Dieu sait mieux que ce qu'Il fait descendre» (sourate 16, verset 101) « 
Dieu abroge ce qu'Il veut ou le maintient et Il détient l 'écriture mère 
(sourate 14, verset 39) « Chaque fois que Nous abrogeons un verset ou 
que nous le laissons tomber dans l'oubli, Nous en apportons un meilleur 
ou un verset pareil. » (Sourate II, verset 106) Cette abrogation ou « 
Naskh » souleva d'ardentes controverses: ce serait pour d'aucuns une 
faille dans le Coran qui décrète, puis se ravise. On a ainsi reproché à 
Mohammed de s'être orienté, d'abord, dans sa prière vers Jérusalem (à 
l'instar judéo-chrétien), ensuite vers la Mecque, en l'an II de l'hégire. Ce 
n'est là qu'un retour à la source abrahamique dont le premier Temple est 
la Kaaba. "C'est à Dieu- dit le Coran- qu'appartient l'Orient et l'Occident" 
(sourate II, verset 142). Une même tactique légiférante est opérée, quant 
à l'interdiction progressive de l'usage du vin. Allah savait ce qu'Il voulait, 
mais Il a tenu compte de la faiblesse biologique des humains, car il n'est 
pas aisé d'arrêter un alcoolique, en lui interdisant, d'un seul coup, de 
boire; une période de sevrage (désintoxication aujourd'hui) est 
nécessaire, pour éradiquer cette accoutumance. La même attitude 
coranique a été prise, vis-à-vis du prêt à intérêt, qu'on ne saurait 
illégitimer, sans tenir compte d'un délai de grâce et de l'effet rétroactif. Ce 
ne fut pas le cas pour la prohibition directe de la consommation du porc 
ou de l'interdiction du jeu. Une marque de la souplesse des lois révélées, 
pour les trois religions, est l'appréciation du facteur évolutif des sociétés 
humaines. Seul le dogme demeure invariable. 

 

XI-QU'EST CE QUE LA «MOUBAHALA» 

C'est ce qu'on appelle 'ordalie', épreuve judiciaire dont l'issue, réputée 
dépendre de Dieu... établit la culpabilité ou l'innocence d'un individu. 
(Anc. angl. ordâl); elle est appelée au Moyen Age, jugement de Dieu. La 
nature de Jésus a été l'objet de controverse, du temps du Prophète, avec 
les Arabes chrétiens de Najrâne que le Prophète (psl) invita, par défi, de 
maudire les menteurs. Ce fut l'objet du « moubahâla », Ordalie 
d'exécration, sorte d'épreuve judiciaire, qui, faute d'arguments 
convaincants, établit de par une puissance surnaturelle, émanant de Dieu, 
la culpabilité ou l'innocence. Allah dit dans le Coran: « Si quelqu'un vient 
t'opposer ses arguments à son sujet (Jésus), après ce que tu as reçu 
comme savoir, dis alors « Venez qu'on appelle nos fils et les vôtres, nos 
femmes et les vôtres, nos propres personnes et les vôtres, puis invoquons 
Dieu, pour qu'Il frappe de Sa malédiction les menteurs ». (Sourate 3, 
verset 61).  



  

XII-CORRELATION JUDEO-CHRISTIANO-ISLAMIQUE 

Si l'Islam avait pu, dès le XI siècle l'ère chrétienne, prendre la direction 
d'un monde civilisé nouveau, instauré sur l'édifice délabré d'une Rome 
agonisante et du 'bigotisme ignorant des Byzantins', ce n'était pas à cause 
d'une carence inhérente au Christianisme originel, initiateur et rationnel, 
mais simplement, sous l'impact d'une doctrine "catholiciste, travestie" qui 
fit sombrer la chrétienté dans un irrationnel factice. Jésus, Moïse et 
Mohammed, apôtres vénérés, furent les promoteurs d'une pensée 
créatrice, agissante sur tous les plans. Il n'est qu'à feuilleter les Ecrits de 
l'un et des autres, leurs traditions révélées communes, pour s'en 
apercevoir. Mais, les manipulations imaginatives de ces écrits, élaborées 
souvent sans arrière-pensée tendancieuse, en avaient faussé l'idéalisme 
sublime, la transcendance et le rehaut de l'échelle de leurs valeurs 
esthétiques et éthiques.  
L'islam a failli sombrer, à la fin du moyen âge, sous l'effet maléfique des 
sectes excentriques, comme le fut le christianisme et le judaïsme. 
Néanmoins, la pensée géniale de Moïse demeure gravée dans le cœur des 
musulmans. Mohammed le Messager d'Allah a dit: « On a fait défiler 
devant moi les communautés religieuses. Je vis, alors, un tel prophète et, 
avec lui moins de dix adeptes, un tel autre, avec un ou deux partisans et 
un tel autre, n'en ayant aucun. Tout à coup, on éleva vers moi une foule 
énorme et je crus que c'était ma communauté, mais on me dit: « Voilà 
Moïse et sa nation. » (Hadith unanimement authentifié, rapporté par Ibn 
Abbâs). L'histoire comporte l'assise humainement universelle des religions 
révélées, depuis la profonde Antiquité. On parle rarement du texte révélé 
au messager d'Allah, Noé, « deuxième père de l'humanité ». Grand fut 
l'impact de cette législation divine originelle sur le trio révélé (Bible, 
Evangile et Coran). Les lois ou commandements noachides sont révélés à 
Noé, après le Déluge. Ils sont à l'origine des textes révélés (Genèse, chap. 
IX). Les 7 commandements prohibent 1'idolâtrie, le meurtre, le 
blasphème, les interdits sexuels, le vol, la consommation de la chair vive 
d'un animal et l'ordre d'instituer un système légal. Elles ont anticipé les « 
dix commandements » donnés par Yahvé à Moïse, d'après l'Ancien 
Testament. Yahvé ou Yaweh est le nom de Dieu dans la Bible hébraïque 
après, qu'il ne fut manifesté à Moïse dans le buisson ardent, événement 
signalé aussi dans le Coran. Antérieurement à la Bible, les livres 
appelaient Dieu Elohim. Des penseurs modernes comme Moses, 
Mendelssohn et Herman Cohen, tous deux de confession juive, précisent, 
à juste titre, que les commandements noachides sont le fondement 
éthique rationnel humain ». Le Décalogue, ce sont les règles de l'éthique 
universelle commune, décrétée par les Ecritures saintes: la halakhah, 
I'Evangile et le Coran. L'écrit sacré judaïque a eu le plus grand effet 
idéalisant sur l'humanité et ce, jusqu'à « Malachie » livre de la Bible, 
attribué au dernier des douze petits prophètes d'lsraël, au V siècle avant 
Jésus (chapitre II, verset 10): Il y a corrélation étroite entre les préceptes 
des textes révélés ou des traditions et propos des apôtres et messagers. 
Le Prophète Mohammed dit: « Je suis contre tous ceux qui ne paient point 
son dû à l'ouvrier avant que sa sueur ne se dessèche » « Que le salaire du 



journalier ne reste point par devers toi, jusqu'au lendemain (Lévitique, 
chapitre XIX) « Ne cause point de tort au journalier pauvre et 
nécessiteux... Le jour même tu lui remettras son salaire avant que le soleil 
se couche » (Deutéronome chapitre XXIV, versets 14, 17, 19,21).D'autre 
part, le Messager Mohammed a bien spécifié que la véritable fidélité (fond 
de toute servitude à Allah) réside dans le fait d'aimer son frère comme 
soi-même.» (Lévitique, chapitre XIX).Zacharie proclama: « Rendez des 
jugements de vérité... N'opprimez pas la veuve et l'orphelin, l'étranger et 
le pauvre. » (Rois, chapitre. 9 et 10). « Quand tu moissonneras, tu ne 
ramasseras point la glanure de ta moisson... tu ne recueilleras point les 
grains épars de la vigne... Abandonne-les au pauvre et à l'étranger... Si 
un étranger vient séjourner avec toi, ne le moleste point, il sera pour toi 
comme un de tes compatriotes...et tu l'aimeras comme toi- même 
(Lévitique, chapitre XIX, versets 9-10, 13, 15, 33, 34:Le jeûne que 
J'aime- dit le Seigneur: est de rompre les chaînes de l'injustice, de 
dénouer les liens de tous les jougs, de libérer ceux qu'on opprime, de 
briser, enfin, toute servitude, puis de partager son pain avec celui qui a 
faim, de recueillir dans ta maison les malheureux, sans abri, quand tu vois 
un homme nu de le couvrir, de ne jamais te dérober à ceux de ta chair 
(qui sont en détresse) (Issaie XVIII, verset 6 et 7). L'intérêt est le surplus 
ajouté au capital prêté. Il est prohibé par tous les Livres Révélés (Coran 
Ancien et Nouveau Testament). Dans le Coran (sourate 2, versets 275-
276, sourate de la vache, verset 279) L'Ancien Testament (livre de 
l'exode, chapitre 22, verset 25- livre Lévitique, chapitre 25, verset 35) 
Nouveau Testament ( Evangile Saint Luc, chapitre 6, versets 34 et 35) 
Cette interdiction est motivée par des raisons d'éthique sociale, dans le 
but de baser tout rapport socio-économique, entre les hommes, sur la 
nécessité d'une coopération saine, dégagée de tout égoïsme ou 
exploitation et où l'altruisme doit dominer. L'intérêt tend selon la 
conception islamo judéo-chrétienne, à créer une classe nantie et inactive 
dont le capital pécuniaire grossit aux dépens des moins favorisés; l'effort 
déployé par le croyant, pour s'assurer honnêtement son gagne-pain, sans 
porter atteinte à autrui, est une marque de rectitude qui encourage l'esprit 
d'entreprise. L'islam a toujours considéré les juifs et les chrétiens comme 
frères; pour ce qui est des Nazaréens, détenteurs de la Bible, il suffit de 
citer la victoire rapportée sur eux, par la Perse polythéiste, à l'avènement 
de la religion mohammadienne, pour s'en convaincre; I'islam se mit en 
deuil, il se voyait lui-même atteint, dans sa conviction de religion révélée. 
Maints publicistes et historiens hébreux se sont ingéniés à esquisser des 
fresques palpitantes sur cette fraternité millénaire qui unit juifs et 
musulmans. Nous nous contentons d'en citer une seule, élaborée par le 
grand rabbin de la communauté marocaine de Pafa- Brésil, Abraham 
Hamou dit: « Les Arabes sont des descendants d'Ismail, fils du Patriarche 
Abraham et frère d'Isaac.... Le Judaïsme a offert au frère Ismail pour 
paraphraser: «Le midrash (homélie talmudique), une perle précieuse, 
conservée par l'éternel, « deux mille ans avant la création »: le Thora; 
Israël a transmis à la race d'Ismail le monothéisme que le peuple arabe a 
su garder, avec ardeur et abnégation, ce que le peuple d'Edom 
(traditionnellement, les chrétiens) n'ont pas su faire. C'est l'ardeur des 
mahométans dans la préservation du monothéisme qui fit dire à 
Maimonide: « il n'y a pas un monothéisme aussi pur que celui de 1'Islam. 



» Ce sont les Arabes qui ont civilisé la fraction sépharade du Judaïsme.  
En fait, quand l'Europe était plongée dans les ténèbres les plus profondes, 
l'islam mit à la disposition des juifs de l'Europe occidentale et du Bassin 
Méditerranéen, les plus beaux produits de la pensée humaine. Les juifs de 
l'Europe centrale et orientale qui ne furent pas conquis par les Arabes, 
stagnaient, à coté de leurs voisins chrétiens. La branche séfarade évoluait 
d'une manière fantastique, donnant au monde une pléiade de génies, dans 
toutes les branches de la pensée humaine. Il n'y a plus de doute que, sans 
la présence des Arabes dans la péninsule ibérique, ni Maimonide, ni Juda 
Halevi, ni Salmon Ibn Ezra et autres n'auraient existé. L'assimilation de la 
culture arabe par notre célèbre maître, fut profonde et complète. Les 
chercheurs qui ont réellement assimilé, aussi bien, la culture hébraïque 
des siècles X, X1, XII, XIII, XIV, connaissent très bien cette vérité, hélas 
bien moins connue qu'elle ne devrait l'être, étant donné qu'il est plus 
fréquent de trouver des érudits qui dominent uniquement une de ces 
cultures, tandis que ceux qui dominent les deux à la fois, sont peu 
nombreux. Il serait convenable d'insister, d'une manière spéciale, sur ce 
que le judaïsme doit à la culture arabe, en matière de philologie: en 
prenant comme modèle la grammaire arabe, nos grammairiens 
sépharades modernisaient et rationalisaient les travaux de l'école de 
Tibériade, ce qui permit aux Sépharades de conserver la pureté initiale de 
la langue hébraïque, ce qui n'arriva pas chez les ashkénazes orientaux. Le 
Saint Coran qui reflète les pensées de Moïse a su tirer des ténèbres des 
centaines de millions d'êtres humains, de l'idolâtrie et de la superstition 
est un modèle d'éthique. 

 

XIII-CONCLUSION 

Madame CHABBI s'ingénie à donner à notre Prophète Mohammed (psl) 
une appellation devenue vulgaire, chez la plupart des orientalistes, à 
savoir « Mahomet » qui veut dire en arabe « Ma homida » (non vénéré) 
« Mahomet n'est - dit Madame CHABBI - qu'un chef de tribu ». Elle a 
raison, car il l'était, effectivement, au début, comme le fut notre vénéré 
Moïse, à son avènement.  
« Mahomet » est, selon elle, un homme inhabituel ; certes, il l'est, pas 
dans le sens qu'elle veut lui donner », mais en tant que génie, 
universellement inhabituel, c'est-à-dire hors du commun, à partir même 
de la Mecque où il fut le Prophète inspiré, comme le fut notre bien-aimé 
Moïse, quelque temps, avant son accession au titre de Messager universel. 
Madame CHABBI aurait dû penser qu'une Constitution comme celle de 
Médine, ne saurait être la réalisation d'un quelconque « chef de tribu ». 
Imaginez, Madame CHABBI, que même à la Mecque, le Prophète inspiré 
Mohammed avait dit : « Je suis le forum de la science et Ali (son gendre) 
en est l'accès ». Ali, porte-parole du Prophète, avait prévu, comme nous 
l'avons démontré, la grande invention nucléaire de la moitié du XX ème 
siècle. Mais, tous ces exploits attribués au Prophète de l'Islam universel, 
remontent ou avant ou après la hijra (émigration à Médine), 
universellement répandus, tout le long du premier siècle de l’hégire, sous 
les Omeyyades et non au III ème siècle comme le prétend Madame 



CHABBI. Dès le 1er siècle de l'hégire, Moussa BEN NOCEIR, général 
omeyyade, avait, en effet, conquis tout le Maghreb et l'Andalousie.  
Pourquoi donc Madame CHABBI, chercheur respectable, s'obstine-t-elle à 
émettre systématiquement des faussetés, et à omettre des véracités ? 
Pourquoi tend-elle, à positiver le négatif, et à polémiser une étude rendue 
creuse par sa subjectivité ? 
N'est-ce pas là une aberrante aventure ? Dans mes multiples ouvrages, 
j'ai tâché d'être objectif, dépeignant le vrai visage de l'Islam, en passant 
tout au crible, rejetant tout ce qui n'est pas fondé historiquement et 
rationnellement, même s'il fait l'apologie de l'Islam. J'étais contre mon 
ami et collègue feu Berque, qui a cru devoir rendre hommage à la 
Qaraouyène, université islamique de Fès, quand il avait admis que Gerbert 
D'AURIAC, devenu pape, sous le nom de Sylvestre II, en l'an 999 ap. J.C., 
avait fait ses études dans cette Université. Rien ne le prouve, à mon sens. 
Dans mes analyses des faits, je me suis, toujours, défendu de glisser vers 
l'absurde, à l'instar d'un certain Oswald SPENGLER qui, dans son fameux 
ouvrage, « Le déclin de l'Occident », pousse ses invraisemblables 
déductions, jusqu'à faire commencer « l'époque arabe » au premier siècle 
de l'ère chrétienne, parler du Panthéon de Rome, comme l'une des 
premières mosquées, de Dioclétien comme d'un calife et de Diophante, 
comme d'un mathématicien arabe. Pourtant, certains parmi nos amis 
communs, Madame CHABBI et moi, vous avaient conseillée un peu plus de 
pondération, de tact, et de doigté.  
Notre chère collègue, Madame CHABBI n'a cessé de « bibler » le Coran et 
le Nouveau Testament ; cela est tout à fait normal, quand il est présenté 
objectivement, car la source des Trois Livres révélés est commune, étant 
donnée l'unicité du dogme, émanant de notre Unique Créateur : Allah. 
Mais, Madame CHABBI semble oublier que la Bible elle-même, ainsi que 
les Dix Commandements de Moïse, ne sont que le prolongement des Lois 
Noachides, notamment, les Sept Commandements de Noé . 
Quant aux « Israéliâtes », ils constituent des éléments intrus, même par 
rapport à la Bible, figurant seulement, dans la tradition populaire du 
Talmud, Michna. Des centaines de milliers de faits et anecdotes furent 
introduits, à travers les hadiths apocryphes, fabriqués de toutes pièces, 
dans l'exégèse du Coran ; ils furent éliminés, dès le IV ème siècle de 
l'hégire (X ème siècle ap. J.C.), par le grand exégète marocain, Ibn 'Atia, 
auquel Ibn Khaldoun rend hommage, pour ce travail d'éradication et 
d'épuration, empruntée plus tard, par tous les exégètes ultérieurs, dont le 
fameux commentateur « El Qortoby » 
Je tiens à souligner notre profonde estime du Judaïsme et le respect 
mutuel entre citoyens musulmans et juifs, au sein du Royaume du Maroc, 
qui avait abrité, pendant un millier d'années , une communauté israélite, 
qui émigra à Israël , mais qui proclame, aujourd'hui, son désir de 
retourner, à son pays natal : le Maroc ; Alors que Madame CHABBI prend 
à partie la communauté musulmane et ses grands doctes, l'Université El 
Qaraouyène de Fès décida, à l'unanimité de ses professeurs, d'envoyer à 
leurs concitoyens juifs, selon ( Jéromino de Mendoça Jornado du Portugal, 
Lisboa,1607), un mémorandum, les incitant à s'attacher aux 
enseignements du Mosaïsme et à leurs traditions, condition sine qua non, 
de leur félicité et progrès ( Hespéris, document n°28 ,1949). Et ce, à 
l'occasion d'une conversion massive à l'Islam, de plusieurs centaines de 



Juifs marocains de Fès, acte historique bien connu. L'islam, saturé par son 
milliard et demi d'adeptes, éprouve, vis-à-vis de nos concitoyens Juifs, 
une compassion, car le Judaïsme , religion monothéiste universelle, se 
voit, aujourd'hui, réduit à quelques dizaines de millions de croyants, 
éparpillés de par le Monde. J'ai donc, le regret de constater que Madame 
CHABBI persiste à dénigrer l'Islam, s'ingéniant à en décrier toutes les 
composantes, à partir d'une série d'imaginatifs, parfois puérils. Je 
demeure, quand même, conscient, sinon convaincu, qu'un chercheur de la 
trempe de Madame CHABBI ne saurait être tendancieux.  

NOTES: 

1- Edmond JACOB, l'Ancien Testament, Presses universitaires de France.  
 
2- Maurice BUCAILLE « La Bible, le Coran et la science » Editions Tripoli et 
Paris, 1976, p.            17,18.  
 
3- Idem, p.8 
4- « L'Islam dans ses Sources », « Islam : Concepts et Préceptes », 
« L'Islam et la Morale Universelle », « Le Rationnel du Sacré ». 
5- Eva de Vitray- Meyerovitch, qui avait adopté l'Islam et qui a traduit le « 
Metnaoui » de Jalal Eddine Roumi; elle est l'auteur de « l'islam, l'autre 
visage ».  
6- Maurice BUCAILLE.  
 
7- Cardinal DANIELOU, Editions du Seuil, 1967.  
 
8- D'après M. BUCAILLE (p. 109), le mot Esprit Saint serait une addition 
ultérieure tout à fait volontaire, destinée à modifier le sens primitif d'un 
passage qui, en annonçant la venue d'un Prophète après Jésus, était en 
contradiction avec l'enseignement des Eglises chrétiennes naissantes, 
voulant que Jésus fût le dernier des Prophètes.  
9-  Association dont le siège est à Genève ; j'en suis un des membres 
fondateurs. 
10- SPENCER Herbert : philosophe et sociologue britannique (1820-1903), 
auteur d'une philosophie dont l'idée principale est l'évolution naturelle 
(évolutionnisme).  
11- Corbin, Imagination créatrice chez Ibn Arabi, p. 51  
 
12- Livre des Directives et Remarques ad. Par J. Forget, Brill, Leyde, trad. 
Française de A.M. Goichen, éd. Paris, 1951  
 
13-  Pensée Religieuse d'Avicenne, p. 134  
 
14- F. SCHUON, « Comprendre l'Islam » (p. 53 et 72)  

15- Se référer à mon ouvrage "L'islam et la morale universelle", collection 
mission de l'Islam, vol. III  
 
16- Livres de l'Ancien Testament, qui relatent l'histoire des Hébreux 
depuis la naissance de Samuel jusqu'à la destruction du Temple.  


