Islam et Science

(Conclusion)

Par Ahmed Abdessalam

Pourquoi je me vois plaider aussi passionément
en faveur de notre engagement dans cette entreprise,
tendant 3 faire naitre la connaissance scientifique ? Ce
n’est pas justement parce qu’Allah nous a pourvus de
ce don qui nous incite a connaitre el & savoir ; ce n’esl
pas encore parce que, dans les conditions ;lclucllcﬁ_, la
connaissance est un facteur de puissance et la science
constitue, dans son application, Uinstrument capital
du progrés matériel 5 ¢’est que, en tant que membres
de la communauté internationale, on sent le coup
cinglant de mépris & notre encontre, lacite, mais qui
est toujours 1a, de la part de ceux qui créent cetle
connaissance. Je peux encore me rappeler ce que
Winner, Prix Nobel en physique, originaire d’un pays
curopéen, me dit, il v a quelques années : (Salam,
pensez-vous réellement que nous avons 'obligation de
soulager, de venir en aide, d’alimenter ¢t de maintenir
en vie ces nations qui n'ont jamais ¢réé ou ajouté un
iola aun fonds de connaissance de 'homme ?).

E1 méme 71l n’avait pas dit cela, mon amour —
propre d'un mal qui me brise le coeur, toutes les fois
que j'entre dans un hédpital et que je pense que,
presque chaque médicament sauvant la vie a un
malade aujourd’hui, a partir de la pénicilline, a été
créé, sans aucune part  d’¢énergic  fournic  par
quelquun de nous autres, adeptes de Plslam. Je suis
siir que les hommes e religions ont exactement le
méme sentiment ; I'lmam Ghazzali, n'insiste-t-il pas,
au  premier chapitre de son grand ouvrage « Ihya
oulumaddin » (la revivification des sciences reli-

Traduction de I’anglais
Par Abdelaziz Benabdellah

gieuses), sur ’acquisition el la création d’au moins ces
sciences qui sont nécessaires au développement de la
sociélé  Islamique, mentionnant notamment les
sciences médicales ? 11 désigna le défrichement actif et
I"avancement  de telles sciences, comme fard-el-
kifaya, c’est a dire une obligation pour I'ensemble de
la communauté qui peut en étre déchargée, par un
certain nombre de ses membres, autrement la com-
munauté tout entiére scrait fautive. Je me suis
addressé, dans cette étude, 3 trois czllég(\rics de par-
lenaires parmi nous : ceux qui sont les plus riches et
qu'Allah a dotés de fortunes, nos ministres et princes
responsables de notre politique scienfifique et nos
hommes de religion. Comme je I’ai souligné a maintes
reprises, la science est importante a cause de la com-
préhension fondamentale qu'elle nous permet d*avoir
du Monde qui nous entoure, des lois immuables et des
décrets d’Allah, la science est également importante,
en raison des avantages maléricls et de la puissance
défensive que ses découvertes peuvent nous donner ;
ct enfin, elle est d’importance, du fail de son univer-
salité : la science est de nature 3 éire un véhicule de
coopération pour I"humanité toul entiére et, en parti-
culier, parmi les nations musulmanes. Nous sommes
tributaires a la science internationale d'une dette dont
nous devons nous décharger, par auto-respect de
nous-ménies.

Je vis actuellemnet et je travaille dans une cité
petite, mais non particuliérement riche, avant un
quart de million d’habitants. Dans cette Cité, il via



une Banque-Cassa di Risparmio - qui fit don en 1963,
d’un International pour la Physique Théorique (dont
j’avais suggéré la création). Cette Cité a engagé
aujourd’hui, de ses propres ressources régionales,
quarante millions de dollars pour PPUNIDO, Centre
proposé pour la Biotechnologie. Je me sens stupéfié
devant leur amour de la science et leur forte cons-
cience. Nos cités et banques ne rivaliseront-elles pas
avec cette initiative ? J’ai justement appris avec envie,
il y a quelques jours, que la Fondation Keck consti-
tuée par une filiale pétroliére des Etats-Unis relati-
vement peu connue fit don & I’Institut de Technologie
de Californie, d’une somme de 70 millions de dollars,
pour construire le plus grand Telescope sur la Terre —
avec dix métres de diamétres. Il s’agit d’une discipline
qui est I’Astronomie et que nous avions 1’habitude de
cultiver, dans le passé, en nous piquant de gloire.

Les normes internationales d’un a deux pour cent
de la P.N.B. dont j’ai parlé — signifieraient des
dépenses de cing a dix milliards de dollars annuelle-
ment, pour le Monde Islamique, sur le plan recherche
et développement, c’est-a-dire le quart d’un tiers des
frais nécessités par les Sciences de base. Dans le passé,
nous possédions, pendant des siécles, de riches tradi-
tions en I’occurrence. L’Imam Ghazzali, vous pouvez
vous en souvenir, rendait hommage, au XI¢ siécle,
aux Terres d’Iraq et d’Iran, quand il disait : (Il n’y a
nul autre pas ou il est plus aisé, pour un homme de
science, de pourvoir aux besoins de ses enfants). Ce
fut 4 un temps ol on songeait se retirer et se couper du
Monde. Actuellement, nous avons besoin, non pas
d’une seule de ces fondations scientifiques, mais de
plusieurs, gérées par les savants eux-mémes, Nous
avons besoin de Centres Internationaux de trés haute
érudition, au sein et en dehors de nos Universités,
pourvus d’une continuité libérale et tolérante, pour
nos hommes et leurs idées. Laissons parler de I'avenir
Gibb qui nous rapportait qu’au quinziéme siécle de la
hijra, les hommes de sciences seraient nombreux en
Islam, mais qu’il y aurait pénurie pour les commer-
cants, ministres et princes, a méme de se munir des
moyens nécessités par leurs travaux. Laissez-moi
enfin répéter pour ceux qui sont tourmentés, a propos
de I’impact de la science moderne sur I’Islam que pour
connaitre les limitations de la science, on doit faire
partie de 1a science vivante, autrement dit, on conti-
nuera & entretenir aujourd’hui les luttes philosophi-
ques engagées hier. Croyez-moi, il y en a parmi notre
jeunesse. Mettez votre confiance en eux, leur Islam est
aussi profondément fondé, leur appréciation des
valeurs gpirituelles du Coran aussi marquée chez eux
que chez tout autre. Accordez-leur des facilités pour
créer la Science dans ses normes standards d’enquéte
et d’investigation. Nous le devons a I’Islam, Laissez-
les connaitre la science dans ses limitations, de I’inté-

rieur. Il n’y a vraiment nulle discordance entre I’Islam
et la science moderne.

Permettez-moi de conclure par deux idées : I'une
concerne I’impulsion qui nous incite a connaitre.
Comme je I’ai dit auparavant, le Coran sacré et les
enseignements du Saint Prophéte soulignent la créa-
tion et I’acquisition de la connaissance comme devoirs
impérieux d’un musulman, « du berceau a la
tombe ». J'ai parlé d’Albiruni qui rayonnait a
Ghazna, au Sud de I’Afghanistan, il y a un millier
d’années. L’histoire de sa mort est racontée par un
contemporain qui dit : « J’ai entendu qu’Al Biruni
était mourant. Je m’empressais vers sa demeure pour
un dernier regard. On pouvait constater qu’il ne sur-
vivrait pas longtemps. Quand on lui a parlé de mon
arrivée, il ouvrit ses yeux et dit : « Onm’a raconté que
vous connaissez la solution d’un probléme épineux
dans les lois d’héritage de I’Islam ». Et il fit allusion &
un probléme bien connu. Je dis : Abou Raihan, a ce
moment ? Et Al Biruni repliqua « Ne pensez-vous pas
qu’il vaut mieux que je meurs connaissant, plus tot
qu’ignorant ? » Je lui dis, le chagrin dans le ceeur,
que je le savais. L’ayant quitté, je n’avais pas encore
traversé les portailles de sa demeure, qui le cri s’éleva
de P’intérieur. Al-Biruni est mort.

Comme derniére pensée, je voudrais tirer cita-
tion, encore une fois, du Sacré Coran, Livre dont la
résonnance, selon I’expression de Marmaduke Pick-
thall - porte les hommes aux larmes et a I’extase. J’en
suis conscient plus que tout autre.*Il parle des mer-
veilles éternelles que j’ai personnellement expérimen-
tées dans ma propore science.

« Si tous les arbres sur la terre étaient des plumes
quel’Océan était de 1’encre, Que sept mers I’alimen-
taient Les mots du Seigneur ne seraient guére équisés,
Ton Seigneur est Omnipotent et éminemment Sage.

Références

1- A.J. Arberry, « Révélation et Raison en Islam »,
George Allen et Unwin, London 1957 p. 19.

2. H.J.J. Winter « Science Orientale », John Murray,
London 1952, p. 72-73.

3- Briffault « Création de I’Humanité » p. 190-202,
cité par Mohammed Igbal, dans son ouvrage «La
reconstruction de la Pensée Religieuse en Islam »,
édité par M. Asraf, Lahore 1971, p. 129-130.

4- H. Reeves « La naissance de I’Univers » p. 369,
édité par J. Audouze et J, Tran Thanh Van, éditeurs
Frontiers, Paris 1982.

Ibn Khaldoun, Al-Mougaddimah, partie IV, chapitre
18.



