ISLAM ET SCIENCES

D" Ahmed Abdessalam
Prix Nobel en Physique
traduit de 'anglais par
Abdelaziz Benabdellah

Mon cher confrére, le D" Ahmed Abdessalam (Prix Nobel
en Physique), avec lequel j'ai oeuvré et j'oeuvre encore, — en
tant que membres de I'’Académie du Royaume du Maroc et
membres fondateurs de I'Association internationale « Islam et
Occident » — a bien voulu réserver a la revue Al-Qods, comme
marque de la haute estime qu'il nourrit pour elle, la traduction
frangaise de sa communication au Meeting organisé a Paris en
1984. Je tiens a l'en remercier vivement.

Abdelaziz Benabdallah

Le Coran et la science

Permettez-moi de signaler, de prime abord, que
je suis a la fois croyant aussi bien que musulman
pratiquant. Je suis un musulman parce que je crois
au Message spirituel du Coran Sacré. En tant
qu’homme de science, le Coran émet pour moi une
réflexion sur les lois de la Nature, étoffée
d’exemples tirés de la cosmologie, de la physique,
de la biologie et de la médecine, comme signes
adressés a tous les hommes. Ainsi, le Coran dit :
« Ne peuvent-ils pas lever les yeux vers les nuages,
(pour voir) comment ils sont créés, vers les Cieux,
comment ils sont élevés, les montagnes comment
elles sont enracinées et la terre, comment elle est
étalée ? ».

Et encore, « vraiment, il y a dans la création des
Cieux et de la terre, dans l'alternance de la nuit et
du jour, des signes pour les hommes qui cherchent ¢
comprendre ». Sept cent cinquante versets du
Coran (presque un huitiéme du Livre) exhortent
les croyants & étudier la Nature, méditer, faire le
meilleur usage de la raison dans leur recherche de
la vérité fondamentale, acquérir la connaissance et
la compréhension scientifique de la vie commu-

nautaire. Le Prophéte de I'Islam (paix soit sur
Lui), soulignait que se mettre en quéte de la
connaissance et des sciences est un acte obligatoire
pour chaque Musulman, qu ‘il soit homme ou
femme. Clest 1a la premiére prémisse sur la
connaissance scientifique par laquelle doit
commencer toute pensée fondamentaliste en
Islam. Ajoutez a celle-1a la seconde prémisse, mise
¢loquemment en exergue par Maurice Bucaille,
dans son Essai sur «La Bible, le Coran et la
science ». Il n’y a pas un seul verset dans le Coran
ou des phénoménes naturels ne sont pas décrits et
qui pu1ssent contredire ce que nous tenons pour
certain, a partir de nos découvertes scientifiques.

On peut y Jomdre la troisiéme prémisse ou
principe, & savoir que tout au long de I’histoire
1slam1quc il n y a jamais eu un incident semblable
a celui survenu a Galilée. Persécution et excommu-
nication (Takfir) peuvent avoir lieu, méme dans les
Temps Présents, a propos de différences doctrina-
les, mais jamais, 4 ma connaissance, pour
conviction scientifique. Paradoxalement, la pre-
miére inquisition (Mihna) en Islam put étre
instituée, non par les théologiens orthodoxes, mais



par les pseudo-rationalistes, les Mu'tazila, eux-
mémes théologiens, qui s’enorgucillissaient de
'usage de la raison. Le saint Ahmed Ibn Hanbal
était parmi ceux qui furent soumis au supplice du
fouet qu’ils pratiquérent dans leur furie.

L’Islam (des premiers jours) et la science

Comment les premiers musulmans concevaient
ces injonctions du Coran et du Prophéte ?

A peine une centaine d’années aprés la mort du
Prophéte, les Musulmans s’ingéniérent a maitriser
les sciences connues a I’époque. En édifiant des
centres d’études avancées (bait-el-Hikma), ils

purent acquérir une ascendanceabsolue, dans les-

connaissances dont la valeur scientifique se
maintenait, durant les prochaines 350 années. Un
des aspects de vénération pour les sciences, se
concrétisait dans la protection dont elles jouis-
saient au sein de la Communauté Islamique. Nous
pouvons paraphraser ce que H.A.R. Gibb a écrit
dans certaines de ses ceuvres : « La floraison des
sciences en Islam, dépendait, dans une mesure plus
grande que partout ailleurs, de la générosité et de
I'encouragement des personnages hdut placés.
Aussi longtemps que les princes ou ministres, dans
une capitale ou une autre, trouvaient plaisir, profit
ou réputation, dans le patronage ou la protection
des sciences, le flambeau de la connaissance
demeurait brilant ».

L’Age d’Or de la science en Islam évoluait sans
doute, autour de I’An mille de I’ére chrétienne ; ce
fut I’époque d’Ibn Sina (Avicenne) le dernier des
savants du Moyen Age et celui de ses contempo-
rains, les premiers parmi les Modernes, Ibn-al-
Haitham et Al-Birouni

Ibn-al-Haitham (Alhazen 965-1039 ap.J.) fut
I'un des plus grands physiciens de tous les temps.
Ses expériences sont des contributions de la plus
haute importance dans le domaine de I'Optique. Il
énonga qu’un rayon de lumiére, en passant a
travers un véhicule, prend le passage le plus aisé et
le plus rapide. En cela, il devanga le Principe de
Fermat de plusieurs siécles ; énonga la loi de
P'inertie qui deviendra plus tard la premiére loi du
mouvement chez Newton. La cinquiéme partie de
'« Opus Majus » de Roger Bacon est pratiquement
une copie de I'Optique d’Ibn al-Haitham (3).

Al-Birouni (973-1048 ap.J.), second contempo-
rain illustre d’Ibn Sina, réalisa ses travaux en
Afghanistan. Il fut un savant empirique comme

Ibn al-Haitham, & l'instar d’un moderne non
médiéval tel Galilée, six siécles plus tard.

Personne ne conteste le fait que la science

occidentale est un legs greco-islamique. On
prétend communément que la science islamique
était une science dérivée, que les savants musul-
mans suivaient aveuglément la tradition théorique
grecque, sans rien ajouter & la méthodologie
scientifique. Cette prétention est sans fondement.
Ecoutez cette appréciation sur Aristote faite par
Al-Birouni : «La difficulté chez la plupart des
gens, c’est leur exagération vis-a-vis des opinions
aristotéliciennes, car ils ne croient a aucune
méprise possible dans les vues d’Aristote, bien
qu’ils sachent qu’il ne fut qu’un théoricien, dans le
meilleur de ses rendements ».

Or, Al-Birouni dit a propos d’une superstition
médiévale : «les gens disent que le 6 Janvier, il y a
une heure durant laquelle toute I'eau salée de la
terre devient douce. Mais, du moment que toutes
les propriétés de I’eau dépendent exclusivement de
la nature du sol, que ces propriétés sont d’une
nature stable, cette prétention est en effet, non
fondée. L’expérience continue et pondérée montre-
ra 4 quiconque la puérilité d’une telle assertion ».
Al-Birouni insiste ainsi finalement sur le facteur de
'observation dans le domaine de la géologie : «...
Mais, si’ vous regardez le sol de I'Inde, de vos
propres yeux et que vous méditiez sur sa nature, si,
de plus, vous considérez les pierres arrondies
trouvées dans la terre que vous creusez, quelque
peu profondément, les pierres qui sont immenses a
proximité des montagnes et ou les rivieres sont
d’un courant violent, les pierres qui sont de plus
petites dimensions, gisant a une distance plus
grande des montagnes et ou les débits sont plus
lents, les pierres qui paraissent pulvérisées, sous
forme de sable et ou le courant commence a
stagner, prés de leurs embouchures et prés de la
mer — si vous prenez en considération tout cela,
vous trouverez de la peine & soutenir ceux qui
pensent que I'Inde formait jadis une mer qui a été
progressivement comblée par les alluvions
fluviales ».

Briffault écrit ceci (4) : « Les Grecs établissaient
des systémes, généralisaient et édifiaient des
théories ; mais les maniéres patientes d’observer en
détail et d’une fagon prolongée, d’entreprendre des
enquétes expérimentales, étaient des faits étrangers
au tempérament Grec ; -ce que nous appelons
science se présenta comme résultat de nos
méthodes empiriques d’observation et de mesure,
introduites en Europe par les Arabes... La science
moderne est la contribution la plus importante de
la civilisation islamique ».

George Sarton s’est fait 1'écho de ces pensées en
disant : «la réalisation principale la moins



manifeste du Moyen Age fut I'érection de I’esprit .

expérimental di essentiellement aux Musulmans
du XIIe siecle ».

Une des tragédies de I'histoire est que cette
éclosion de I'esprit moderne dans les sciences fut
interrompue. Elle n’aboutissait guére a un revire-
ment d’orientation permanent dans la méthodolo-
gie scientifique. A peine cent ans aprés Al-Birouni
et Ibn Al-Haitham, le processus créateur de la
haute science en Islam se figea effectivement.

L’humanité devait alors attendre cing cents ans
avant d’atteindre une fois encore, le méme niveau
de maturité et la méme insistance sur ’observation
et I'expérience, avec Tycho Brahe, Galilée et leurs
contemporains..

Déclin de la science en Islam :

Pourquoi la science créatrice s’éteignit en
Islam ? Ce déclin qui commenga vers 1100 ap.
J.C., atteignit le comble deux cent cinquante ans
plus tard. Nulle raison certaine. Il y eut, certes, des
causes externes, comme la dévastation provoquée
par I'invasion Mongole. Cependant, la cessation
de cette vie de la science, au sein de la
communauté musulmane, était due, & mon sens,

plutdét a des mobiles internes, tels d’abord.

I'isolement de I'entreprise scientifique et ensuite le
découragement de [I'innovation (Tagqlid). Les
derni¢res années du XI¢ siécle et les premiéres du
XII¢ furent, avec le commencement de ce déclin,
des périodes de lutte intense motivée politique-
ment ou par des facteurs sectaires et religieux.
Méme si un homme comme I'lmam Ghazali disait
a propos du XIeé siécle : « Un crime douloureux a
été perpétré contre la religion par un homme qui
s'imagine que I'lslam doit étre défendu par la
dénégation des sciences mathématiques, alors qu’il
n’y a rien dans ces sciences qui s’oppose a la vérité
de la religion». Quoi qu'en dise Ghazali, le
tempérament de I’époque s'était alors détaché de
la science créative, soit vers un soufisme avec
toutes ses autres mondanités, soit vers une
orthodoxie rigide, avec un manque de tolérance
pour toute invocation dans les domaines de
connaissance incluant les sciences. Cette situation
persiste-elle aujourd’hui ? La recherche et I'investi-
gation scientifiques sont-elles encouragées ? Dans
les civilisations majeures de notre planéte, la
science est I’élément le plus anémié et le plus faible
au sein de la communauté islamique.

Quesques uns parmi nous les musulmans,
croient que, tandis que la technologie est
fondamentalement neutre et que ses excés peuvent

!’
étre modérés par une adhésion aux principes
moraux de I'Islam, une grande appréciation est.
par contre, imposée a la science. Cette science
moderne doit conduire au rationalisme et éventuel-

.lement & I'apostasie ; parmi nous, les hommes de

formation scientifique «dénieront les présupposi-
tions métaphysiques de notre culture». Laissons
de coté le fait qu'une haute technologie ne peut
fleurir, sans une science élevée ; laissons également
de coté l'atteinte portée aux « présuppositions de
notre culture», comme implication fragile. J'ima-
gine qu’une telle attitude vis-a-vis de la science est
un legs des luttes d’antan, alors que les soi-disant
philosophes rationnels, trouvaient des difficultés a
concilier ces théses avec leur foi, étant donnée leur
conviction irrationnelle et dogmatique émanant
des doctrines cosmologiques héritées d’Aristote.

On doit se remémorer que de tels conflits furent

-engagés, avec plus de férocité, parmi les soute-

nants des écoles chrétiennes du Moyen-Age. Les

questions mises en cause dans ces écoles chrétien-
nes constituaient, notamment, des problémes de
cosmologie et de métaphysique. On se demandait :
«Le Monde se situe-t-il dans un lieu immobile ?
Dieu anime-t-il le premier mobile directement et
activement, comme cause efficiente ou seulement
comme cause finale ou ultime ? Tous les cieux
sont-ils mis en mouvement par un seul moteur ou
par plusieurs ? Les moteurs célestes éprouvent-ils
de I'épuisement ou de la fatigue ? Quand Galilée
essaya, d’abord, de classifier ces questions parmi
les problemes qui appartenaient légitimement au
domaine de la Physique et y trouva, alors, des
réponses seulement a travers I'expérience physi-
que, il fut persécuté. Restitution en est faite,
d’ailleurs aujourd’hui, trois siécles et demi plus
tard.

Au cours d'une cérémonie spéciale dans le
Vatican, le 9 mai 1983, Sa Sainteté le Pape Jean
Paul II déclara : «L’épreuve de I’Eglise, durant
I'affaire Galilée et aprés elle, a conduit 4 une
attitude plus miire... ; I'Eglise elle-méme s’instruit
par expérience et méditation ; et elle comprend
maintenant la signification qui doit étre accordée 4
la liberté de recherche...; clest A travers la
recherche que I’homme atteint la vérité ; cest
pourquoi I'Eglise est convaincue qu’il ne peut y
avoir nulle contradiction entre la science et la foi :
c’est d'ailleurs seulement, & travers une étude
modeste et assidue que I'Eglise apprend 4 dissocier
I'essentiel de la foi des systémes scientifiques d’une
période donnée ».



