Colloque islamo-chrétien a Strasbourg

Un colloque islamo-chrétien a tenu ses assises les
(20-21/12/1990), organisé par “‘|’ Association pour le
Dialogue islamo-chrétien et les rencontres inter-
religieuses”’, au siége du Conseil de I'Europe, a
Strasbourg. D’éminentes personnalités et organisa-
tions universelles y ont participé. J’y ai représenté le
Maroc ; pressenti assez tard, je n’ai pu faire de
communication adéquate.

Si j’avais pu rejoindre, a temps, ce forum plein
de promesses, j’aurais esquisser quelques réflexions
sur le conditionnement rationnel et pratique, pour un
dialogue concluant. L’élan sincére de ce geste islamo-
chrétien n’est pas 4 démontrer ; la bonne foi joue
toujours dans le sens d’une concrélisation harmoni-
sante ; c’est le cas ici ; néanmoins, je ne cache pas que
mon esprit a été souvent tiraillé, par des mobiles qui
se repoussent les uns les autres, depuis que j’ai com-
mencé & participer a de telles rencontres, durant trois
décennies, espérant constamment voir assurer une
certaine finalité agissante.

Que peut-on attendre d’un dialogue, quels qu’en
soient les partenaires ? Quel est le but devant cou-
ronner le processus de tels séminaires ? On a souvent
tendance a répéter les mémes concepts, a proclamer
avec ferveur, les mémes préceptes. Mais, quand nous
tentons [’élaboration d’une synthése, nous nous
{rouvons astreints a revenir a une certaine phase ini-
tiale, ot on demeure fatalement figé. N’empéche que
nous appuyons, avec enthousiasme, tout forum ou les
hommes cherchent a se reconnaitre, et surtout a vou-
loir s’entendre ; malgré les handicaps séculaires et les
préjugés factices, forgés au fil des décennies, depuis le
Moyen-Age.

J’ai pu donc, intervenir, briévement en ces (er-
mes :

“Dépéché a la derniére heure par le ministére
marocain des Affaires étrangéres, j’ai profité de mon
trajet Rabat-Strasbourg, pour esquisser - en esprit -

par Abdelaziz Benabdellah

une double fresque, concrétisée par un hommage et
une réflexion sur certains fondements de notre
monothéisme commun.

“D’abord, j’ai le plaisir de saisir cette occasion
pour rendre un fervent hommage a votre dynamique
association pour le dialogue islamo-chrétien, a son
secrétaire général Pére Michel Lelong, mon ami de
toujours, avec lequel j'ai eu I’honneur d’oeuvrer,
pendant un quart de siécle, & Cordoue, par deux fois,
a Senanque en France, et au sein d’un séminaire
islamo-chrétien sur le planning familial & Tunis.
L’oeuvre grandiose que votre aimable et homogéne
groupe, composé de membres musulmans et chré-
tiens, avail élaborée et continue a parfaire, s’est tou-
jours proposé d’assurer, progressivement mais siire-
ment, une refonte d’une certaine pensée anachronique
a propos de I’Islam, en éliminant de certains manuels
scolaires des préjugés moyenageux, sur I’histoire de la
civilisation islamique. Votre éminente association a
fait ainsi, un pas déterminant, dans I’affirmation
d’une entente adéquate et pérenne, entre les gens du
Livre.

Je vois parmi celte heureuse compagnie I'éminent
professeur, mon ami Maarouf Dawalibi, ler président
de I’Organisation Islam-Occident, dont je fus le
co-fondateur 4 Genéve, a cOté de son secrétaire
général, Marcel Boisard, auteur de I’Humanisme de
I’Islam. Je vois, aussi, parmi vous et cela me récon-
forte, mes chers amis, les professeurs Habib Bel
Khouja, Ahmed Mokhtar M’bow, Allal Si Nacer, qui
sont mes intimes collégues, a I’Académie du Royaume
du Maroc, sorte de trio judéo-islamo-chrétien, dont
I’0euvre coordonatrice tend a corroborer vos exploits,
a I’échelle mondiale.

“Je salue encore, parmi vous, les promoteurs de
la fraternisation islamo-chrétienne, les anirmateurs du
dialogue des religions et cultures, des droits de
I’homme, et surtout les péres révérends, les honora-
bles archevéques, notamment le patriache de Jéru-



salem (et son représentant le révérand Pére Khoury),
cité symbole de I’union millénaire de I’Islam et de la
Chrétienté ; que de dizaines de générations avaient
concrétisée, depuis I’avénement de I’Islam, il y a 14
siécles, laquelle union est toujours cristallisée, chez
maintes familles, par des unions conjugales d’époux
chrétiens et d’épouses musulmanes ou vice-versa.
Puisant dans le nom sacré de Jérusalem, ’appellation
d’Al-Qods, une revue, que je dirige depuis 11 ans, a
I’appui du Comité d’Al-Qods, présidé par S.M.
Hassan II, Roi du Maroc - je dis cette revue essaie de
démontrer le fonds discursif et rationnel de I’Islam et
harmoniser les rapports islamo-chrétiens que vous
vous ingéniez a affermir, assurant ainsi I’homogénéité
spontanée de I’Islam et de la chrétienté.

““Pour ce qui est de ’humble réflexion que je me
propose de faire, c’est qu’il y eut, dés le début de
votre marche créatrice commune, il y a déja quelques
décennies, deux théses pour faire promouvoir cet élan
et réaliser 1’objectif si élevé, se cristallisant dans le
rapprochement des motivations et I’harmonisation
des finalités.

“Deux moyens donc d’atteindre ce double but,
furent préconisés, soit procéder par symbiose, soit par
osmose ; le premier critére essaie de créer une asso-
ciation, gardant ses spécificités différentes, le 2éme
d’assurer une interpénétration fonciére, de sorte que
le catalyseur fasse déclencher un processus de fusion,
a toute épreuve ; Une corrélation des deux théses a
permis un heureux assemblage ou le pas est donné,
parfois, & I’option osmatique ; car elle est la plus
spontanée, traduisant une réalité longtemps
méconnue, a savoir notre amour commun pour le
Christ, Sidna Issa que nous, Musulmans, nous véné-
rons, autant que notre propre prophéte, Sidi
Mohammed - Bénédiction et salut soient sur les
deux - A la Ste Marie, I’Immaculée, nous vouons le
méme respect et amour, avec la méme ferveur qu’aux
épouses et filles de notre propre prophéte.

“Au nom de cette communion originelle, nous
appelons a une entente, de plus en plus profonde, ou
chaque religion cultive sa spiritualité, dans le cadre de
la tolérance.

Merci de votre attention”’



