MARQUANE, devait révéler, huit siecles avant
PASTEUR, l'existence de parasites précisément
ceux de la gale. L'heureuse influence andalouse
se ‘faisait alcrs profondément sentir. ABOU
Kasis fut le célébre chirurgien de tout le Moyen
age. C'est a lui que la chirurgie médiévale doit
plusieurs de ses découvertes il parvint a
suturer les artéres, a traiter avec succés certai-
nes formes de paralysie. Pour la premiere fois,
il fit usage de fils de soie dans les opératicns
chirurgicales.

Pour concrétiser cette symbiose, je citerai
les spécimens typiques d'une lignée de méda-
cins dans la famille des Beni Zohr.

Abou Al-Alad Zohr Ben Zohr est - semble
-t-il - le premier médecin andalous qui immi-
gra au Maroc, apres l'emprise almoravide sur
le Sud de I'Espagne. |l quitta alors la Cour du
Prince de Séville Al-Mo-Tamid, pour devenir
le médecin particulier de Youssef Ben Tachfine,
le grand héros de Zéllaka. Ce fut Abou Me-
rouane, Abdel Malik Ben Abi Bekr, pére d’Abou
Al-Alad qui s'installa le premier, dans la cité
andalouse. Savant oriental, il présidait a la
destinée de l'art médical, dans les services
hospitaliers de Baghdad, du Caire et de la ville
Kayracuane en Ifrikia (Tunisie) ; il était déja
connu par certaines options cliniques anormales
qu'il avancait dans l'exercice de sa fonction.
Mais son Tils Abou Al-Alad frouva dans l'am-
biance paisible et généreuse du Palais de Mar-
rekech, un terrain propice pour |'épanouisse-
menf de son génie créateur, cristallisé suriout
par son sens aigu d'observation. Ses travaux
ont été réunis dans son ouvrage «et-Tadhkirah»,
ou recueil d'cbservations et constatations cii-
niques enregisirées pour le futur médecin de la
Cour, son propre fils Zohr. Ce compendium
trés précieux constitue une étude sérieuse et
bien documentée sur les maladies de "époque
& Marrakech et les remeédes adéquats préconi-
sés dont le degré d'efficacité a pu éire siric-
tement contrélé, dans des cas précis. Aprés
la mort d’Abou Al-Alad, le Monarque almora-
vide Ali, fils de Youssef |bn Tachfine ordonna
I'élaboration d'un autre recueil, a partir des
cas expérimentés par Abou -Al-Alad. Ce com-
pendium complémentaire mis au point, dés I‘an
526 de I'Hégire (1131 ap. J.), figure en manus-
crit & I'Escurial (N° 844). Un texte en hébreu
fut traduit par J. DE C. (manuscrit conservé 3
la Bibliothéque de la Faculté de Médecine de
Paris). D’autres traductions virent le jour dés
1280 ap. J., avec une dizaine d'éditions entre
1490 et 1554 ap. J. Un traité d’Abou Al-Alaa
sur les maladies des reins a été rédigé égale-
ment & l'intention du Kha.fe Ali Ben Youssef.

Il nen existe que sa traduction latine (éditée
en 1497 ap. J.) Un autre manuscrit sur les (Par-
ficularités) conservé a la Bibliotheque Natio-
nale de Paris est une des Références d'ibn
Al-Beitar, dans son Epitre sur les « Propriétés
des viandes ». Notre éminent praticien a éla-
boré d'autres fraités sur diverses spécialités
aussi bien médicinales comme son « Compen-
dium sur les Secrets de la Médecine » que
pharmacologiques telle sa thése sur la « com-
position des médicaments ». La Lignée géniale
des Beni Zohr comporte d'autres grands esprits
non moindres, tel Abou Merouane Abdel Malik
Ben Zohr, fils d’Abou Al-Alad. D‘aucuns voient
en lui un spécialiste plus qualifié qu’Avicenne
et seulement égalé par Razés. Il est l'auteur
du fameux Traité sur « I'lktisdd » (Economiej,
dédicacé au Prince lbrahim ben Youssef (Frére
du Khalife Ali). Cest une scrte de Recueil ou
Code qui compile les élaborations des médecins
antérieurs (comme le définit I'auteur lui-méme)
et qui est destiné & des collégues et non au
public, traitant notamment de la « Contagion ».
Dans certaines de ces initiatives, |bn Zohr s‘ins-
pirait des expériences de son illustre pére, Il
tatait le pouls et analysait l'urine dans ses
diagnostics. « L'lktisdd » est devenu ainsi ‘e
manuel classique qu'il enseigna lui-méme en
535 H/1140 ap. J.,, & son collégue le podle
sévillan Abou Al-Hakam Ibn Ghalandou ; son
succes revient peut-étre 3 la méthode nouvel'e
initiée par Ibn Zohr, pour bien asseoir les prin-
cipes essentiels de ce quon appelait « la sagesse
snalogique » et qui consistait & marquer touis
investigation d'une empreinte rationnelle, per-
mettant I'aboutissement sOr & de meilleurs ré-
sultats. |bn Zohr était en effet, & la fois le théo-
ricien et le praticien qui tenait & étayer ses tra-
vaux par des expériences effectuées sur I=
terrain, avec le souci de soumetire tout le ma-
tériau d'appréciation a un examen scientifique
ddment soutenu. C'est pourquoi il tenait éga-
lement & préparer lui-méme les médicaments
qu’il aurait ordonnés, faisant de la médecine
et de la pharmacologie une equation harmo-
nieuse. Il se réservait le droit exclusif de dé-
finir le régime auquel le patient sera soumis
ainsi que le dosage des médicaments ordonnés.
Grace a cette méthodologie, les options per-
sonnelles du médecin spécialisé jouaient un rdle
capital qui permettait, parfois, la découverte
de 'maux nouveaux ou de cas spécifiques,
comme dans la pulmonothérapie ; il put procé-
der & une opération sur la bronchite. Mais, c’est
surfout dans les maux afférant au systéme di-
gestif qu’il a pu consacrer le plus de temps,
en faisant usage d’un matériel inconnu aupara-
vant, tel I'emploi d’un « tube concave en étain



pour nourrir les malades empéchés d’avaler »
ainsi que l'ingurgitation de « vaccins nutritifs »
(serum) ; il découvrit aussi le « microbe de la
gale ». Il s’est penché ainsi sur les méthodes
anciennes trop compliquées pour les simplifier,
en avancant toutefois une thése nouvelle qui
voit dans la nature, en tant que force régulari-
sant le systéme interne de I'homme — les se-
crets de toute thérapeutique». Il s‘agit, pour le
praticien, de s'oublier entiérement en incarnant
son malade, en analysant avec soin et patience
son processus psychosomatique, tout en puisant
dans ses propres réminiscences, expériences et
dans son « discursit clinique». Ibn Zohr était un
génie sans pair dont l'ouvrage (At-Taysir) de-
vint le Codex des médecins du Moyen-Age et
le catalyseur d'une triple branche : la pharma-
cologie, la chirurgie et la médecine générale
Le petit-fils Abou Bekr Ben Ali Merouine éta't
un médecin — poéte, trés pieux qui mourut
en 596 H/1199 ap. J., aprés avoir servi les
deux dynasties régnantes almoravide et almo-
hade ; il représentait I'archétype de I’homms
cultivé dans la conception nouvelle du prag-
matisme almohade, animée par le souci de ia
synthése et la symbiose harmonisante entre
sciences islamiques, art linguistique arabe ef
technologie. Abou Bekr savait par coeur tout le
Sahih d’Al-Bokhari (Codex des traditions pro-
phétiques les plus authentifiées) et la poésie de
(Dhou-er-Rimma), comportant le tiers du patri-
moine poétique de la langue arabe.

Le Sévillan Ibn er-Roumia du Xlle siécle fut
le plus grand herboriste de I“époque. Il enrichit
la nomenclature de Galenos par les fruits de ses
recherches, & la suite d'une longue péripétia
a travers |’Andalousie et le Maroc. Ce travail
fut complété par le codex d'Al-Idrissi, grand
géographe et explorateur de Ceuta. L‘andalous
« Ibn Joljol », fameux naturaliste du Xe siecle
de I'ére chrétienne, a traduit en arabe |‘ceuvre
de « Diskerites », en y ajoutant une pharmo-
copée élaborée par les Arabes.

L'ceuvre entreprise dans le vieux Maghreb,
en vue de protéger I'hygiéne et la santé publi-
que, loin d'étre idéale, n'était cependant pas
négligeable pour I'époque. Un maristdn était
fondé pour la premiére fois, a Marrakech, sous
les Almohades. D‘aprés I'auteur contemporain
du « Moojib », il aurait constitué un véritable
hépital, digne des hépitaux d'Orient qui furent
les seuls a.présenter, & cette époque, les ga-
ranties requises.

A l'image de I’Andalousie, les dispensaires
et les infirmeries se répandirent, bientét, dars
les grands centres. Toléede, en Andalousie,

comptait déja, a elle seule, aux premiers siecles
400 hopitaux, d‘aprés |’Américain Victor Ro-
binson.

A Fés, au XIVé siécle, un hopital traitait les
neurasthéniques en essayant d‘agir sur les nerfs
du patient par la musique dite andalouse.

On saisit aisément |'importence de telles
institutions en constatant que [|'‘Europe était
encore au stade de la médecine cabalistique.
Certains réprouvaient, alors, toute médication,
comme étant un défi & Dieu qui punissait par
le mal physique. Cette ére dite « de la foi »
ne prit effectivement fin quau début du Xiie
siecle, sous l'influence de la civilisation anda-
louse qui était alors en plein épanouissement.
Il est vrai que, pendant les derniers siécles,
le Maghreb lui-méme a failli revenir a ce stade,
sous l'influence néfaste d'une religiosité dégs-
nérée. Mais cette marque d‘ankylose ne fut
qu'un des aspects de cette regression souvert
superficielle a laquelle les grandes civilisations
devaient fatalement s’exposer.

Fés demeura longtemps le centre intellectual
le plus actif du Maghreb. Cest elle qui hérita
du rayonnement de Kayrouane et des grandes
cités andalouses. Sa fameuse université, une
des plus vieilles du monde, en fit une capitale
de l'esprit oU venaient se rallier les étudiants
nord-africains, soudanais, égyptiens, lybiens et
méme européens. Nous ne citerons que le cas
du futur pape SYLVESTRE Il, qui aprés avoir
appris a la Karaouyne les chiffres arabes, les
introduisit pour la premiére fois en Europe. La
Karaouyne était « La premiére école du Monde »
(Delphin, Fas, son Université 1889) (Se référer
a mon ouvrage arabe sur les « missionnaires
intellectuels entre le Maghreb et I'Orient »).

« La bibliothéque de I'Emir (Abou Yacoub,
I"Almohade) s’enrichissait des dépouilles de
I'age précédent, au point d'égaler, dit-on, celle
du Sultan Omeiade Hakem Il, & Cordoue (Mil-
let, Les Almohades, p. 101) ».

Le Maghreb a été donc le point de contact
enire deux mondes. « Ce fut par le Maghreb
aussi, dit André JULIEN, que la théorie de la
musique des intervalles et des modes pénétra
d’Orient oU elle s'était formée, en Espagne ou
elle demeure & peu prés intacte ».

La femme maghrébo-andalouse sut profiter
de l'esprit libéral du législateur musulman.

C'est aux Arabes.... « que les habitants da
I'Europe empruntérent, avec les lois de la che-
valerie, le respect galant des femmes qui impo-
saient ces lois » (G. LE BON, p. 428).



« L'lslamisme a relevé la condition de i3
femme et nous pouvons ajouter que c'est 'a
premiére religion qui l'ait relevée... Tous les
législateurs antiques ont montré la méme du-
reté pour les femmes » (lbid.. p. 430).

« L'esprit chevaleresque des Arabes, leur
respect pour la femme sont trés connus, Le
Wali de Cordoue ayant, en 1139 — dit Gustave
le Bon — assiégé Toléde, appartenant alors aux
«chrétiens, la reine Bérengére, qui y était en-
fermée, lui envoya un héraut pour lui repré-
senter qu’il n’était pas digne d‘un chevalier
brave, galant et généreux, d'attaquer une fem-
me. Le général arabe se retira aussiiét, deman-
dant pour toute faveur |'honneur de saluer ia
reine » (La Civilisation des Arabes, p. 286).

Le port du voile fut, un certain temps, a la
imode en Sicile. Les femmes chrétiennes étaient
« voilées de voiles aux couleurs variées... Elles
se pavanent en se rendant a leurs églises ou
plutét a leurs gites ; elles portent, en somme,
toute la parure des femmes des musulmans, y
compris les bijoux, les teintures et les parfums ».
(Ibn Jobeir, G. DEMOMBYNES, p. 391).

Les dames maures de Fés trouvaient d=
bon ton, au XVlé siécle, d'étre véiues a l'es-
pagnole ; celles de la haute société parlaient le
portugais (DESMAZIERES, p. 27).

Citant une femme de Fés, El Aliya, fille de
Taib ben Kirane, qui donnait des cours de Logique
a la mosquée andalouse, MOULIERAS dit : «Uns
femme arabe professeur de Logigue ! Qu'en
pensent nos géographes et nos sociologues qui
.ont répété sur les tons les plus lugubres que le
Maroc est plongé dans les ténébres d'une bar-
‘barie sans nom, dans l‘océan d'une ignorance
incurable ? Une intelligente marocaine plane
dans les régions élevées de la science ». (Le
Maroc Inconnu, T. 2, p. 742).

Mais toute structuration tendant & élargir
et renforcer dans le contexte méditerran éen un
contact Afrique-Occident et Orient-Europe, ne
saurait s'épanouir et prospérer, que dans une
.ambiance de paix.

La course maritime était un des grands fléaux
qui infestaient le Moyen dage et une bonne
partie des Temps Modernes. A but souvent
‘lucratif, cefte piraterie attirait a la fois musul-
mans et Chrétiens.

Il est d'abord un fait qui prouve a lui seu!,
la relativité de la piraterie dans les rappor:s
‘maghrébo-chrétiens, a savoir que, dans le com-
‘merce général de la Méditerranée, BALDUGGI

'PEGOLOTTI considérait alors le Maghreb com-

me deuxiéme puissance dans le trafic de 1'Oz-
cident avec le monde arabe. La constance et la
régularité de ces rapports auraient été impossi-
bles, sans un minimum de sécurité. La confiance
des Africains dans les chrétiens demeurait gran-
de.

Malgre les rares agressions d'un caractére
souvent privé, un esprit hautement conciliant
ne cessait de marquer les rapports entre les
gouvernements chrétien et musulman, qui in-
ferdirent la course a leurs sujets et permirent
« d'indemniser |'étranger qui en aurait souffert»
(Traité double entre le Maroc d'une part et
Pise et Majorque d'autre part). Bien mieux .
ils s‘obligérent souvent & réunir leurs navires
pour agir en commun contre les pirates. L=
traité de Cibo porte dans son article 19, que si
les Almohades font sortir des navires destinés
a donner la chasse & un corsaire génois, la Ré-
publique sera obligée d'armer, de son céié
quelques vaisseaux et de prendre part & "expé-
dition. Afin d'dter aux corsaires les bénéfices
de leurs brigandages, ils interdirent absolument
la vente des objets et des hommes capturés,
s‘engagérent a permetire le rachat immédiat ou
méme jusqu’a décréter, en commun, la peine
de mort et la confiscation des biens a I'encontra
des chrétiens ou musulmans qui armaient con-
tre les sujets des puissances alliées.

Quand la flotte Almohade avait la maiirise
des mers — parce que la premiére de la Méci-
terranée, d'apres André JULIEN, le danger des
corsaires européens n'était que relatif. Les Sul-
tans Almohades entretenaient méme une milicz,
spécialement affectée & réprimer les courses des
chrétiens et des Arabes & la fois.

Au temps d’Abdel Moumen, « quatre cents
navires sont sur le chantier, a savoir, 120 au
port de la Mamora (sur le Sebou), 100 a Tan-
ger, Ceuta, Badis et dans les auires ports du
Rif, 100 en Tunisie et & Oran et 80 en Anda-
lousie, (Roudh el Kirtas, p. 28).

Sous le regne du Mérinide Abou El Hassan,
il y eut, entre Safi et Alger, « tant d‘enceintes
et de vigies que si l'on allume un feu au som-
met de l'une d'elles, le signal est répété sur
toutes, dans une seule nuit ou méme une partie
de la nuit, et cela sur une distance que les
caravanes metftent environ deux mois a parcou-
rir ». (El-Mousnad, Ibn Marzouk, trad. L. Pro-
vengal, Hespéris, ler trim. 1925, p. 61).

Les marins arabes pratiquerent jusqu'au
Xllle siecle les rives de I’Atlantique, de Tanger
au Sénégal. (Les Berbéres et le Makhzen, R.



