Lislam en Afrigue

Deux poles dans ['histoire de I'Afrique islamisée :

Idriss 1er : initiateur de l'islamisation du Continent

Hassan Il : promoteur de la 1ére Conférence Islamique
(en 1969).

Benabdeliah Abdelaziz
Membre de I'Académie du Royaume du Maroc.

A I'avénement de I'lslam, une premiére conquéte arabe du
Maghreb amena Qgba Ben Nafi jusqu’au Sud. Mais, ce fut la
une occupation précaire qui marqua, cependant, une grande par-
tie de I'Afrique et du Sahara de I'empreinte de I'lslam. « Désor-
mais, tout ce qui a au Maghreb un cerveau cultivé, tout ce qui
sent le besoin impérieux d'une langue écrite, d'une littérature,
tout cela, en totalité, a passé a I'lslam sans réserve. Un fait im-
mense, celo équivaut & la conversion de tout le Maghreb » (Gau-
tiers, Siecles Obscurs du Maghreb).

Des auteurs prétendent qu’Ogba parvint jusqu’au Soudan et
au Ghana, « A I’époque méme ou Sidi Ogba quittait le pays des
Lemta, la capitale du Ghana comptait douze mosquées » (Ahmed
Baba). Mais, il semble qu’on ne peut vraisemblablement le faire
aller, en 681, que jusgu’d la source de la Seguia El Hamra. Ce
qui est @ retenir de cette premiére expédition arabe, c'est qu'elle
constitue le premier contact des Sahariens avec 'lslam.

D'aprés Ibn Abi Zar', la conversion a I'lslam de quelquss
territoires sahariens et méme d’une partie du Sénégal daterait
de la fin du premier siécle de I'Hégire. Déjq, la ville de Tatchla-
tin, aux confins du Sénégal, fut conquise a I'lslam, gréce a l'in-
tervention directe d'Ogba (le Qirtas, p. 7).

Un des descendants d’'Ogba, Abderrahman lbn Habib, gou-
verneur de I'Afrique en 127 hég. (745 ap. J.C.), fit entreprendre
la construction de toute une ligne de puits sahariens, L'entrés
de I’Arabe dans la scéne africaine a tout changé. Citant les té-
moignages des auteurs musulmans, Gautier fait remarquer que
« dés que les Arabes prirent contact avec le Maghreb, la nomen-
clature changea, le mot Maghreb fut substitué & celui d’Africa,
le « Berbére » remplaca le « Libyen » ; plus de Numides ni de
maures, un catalogue complet des tribus fit ressortir, chez Ibn
Khaoldoun, cette grande unité maghrébo-saharienne.

Les Zénata forment, & peu pres, toute la population des
villages situés dans les régions dactyliféeres du désert. Ces Ze-




nétes Botr qui seront représentés au Maroc par les Maghrawa,
les Yéfrénides et les Mérinides avaient occupé le Sahara.

Il est curieux de constater que parmi les invasions zénétes
successives, la plus importante, — dit-on — « daterait de I'an-
née de I’é:éphant », ¢c’est-a-dire I'année de la naissance du Pro-
phéte Mohammed. La révolution Kharidjite, provoquée par les
Berbares néophytes, au nom de I'lslam, de ses principes d'éga-
lité et de justice, ne manqua pas d’'accentuer le développemant
et I'expansion de la reiigion de Mohammed, Un fait nouveau :
« la création du Kharidjisme, la plus durable et la plus considé-
rable », est la fondation en 788 du royaume de Fez, par idriss,
qui réaiisera, pour la premiére fois dans I'histoire du Maghreb
une grande unité & laquelle s’opposait le particularisme outré
qui déchirait les tribus. Alors que chaque dynastie devait s’iden-
tifier avec une tribu berbére (Koceila avec les Aureba, la Kahé-
na avec les Djerrawa, les Fatimides avec les Ketama, les Aimo-
ravides avec les Senhaja, les Almohades ovec les Masmouda,
les Mérinides avec les Zénata), ldriss 1er rallie & sa cause « tou-
tes les peuplades quj habitaient le Maghreb ». C'est I'ceuvre
grandiose de la monarchie maghrébine, ancrée dans notre Etre,
depuis un millier d'années.

A Idriss 1er dont I'attraction « se fit sentir fort loin au-deld
des limites de I’Algérie » succéda Idriss Il qui, accompagné de
quelques 500 Arabes, oceupa le Maroc jusqu'au Haut-Atlas,
« L'empire romain n’a jamais touché — affirme Gautier — & cet
énorme bloc barbare du Maroc méridional » ; la pénétration
idrisside, au sud du limes romain, ouvrit les portes du Sud aux
Almohades. Ce qui commence 14, c’est I'histoire du Maroc, du
Grand Maroc.

La route entre le Maghreb et le Sahara, bloquée jusqu’ici
par l'occupation romaine et le déchirement ribdl, est dégagée,
pour la premiére fois, dans I'histoire africaine ; dés lors, et pen-
dant une longue période de son histoire, le Maghreb El Akca ne
connaitra plus de barriére, de la Méditerranée jusqu'au Niger ;
et par son intermédiaire, la civilisation de I'lsiam, et partant
I’'expans.ion de la langue du Coran, trouveront des échos de
plus en plus retentissants dans I"G@me africaine.

L'influence du Maghreb Arabe fut telle qu'au IXéme siécle,
la route des caravanes qui conduisait — fit remarquer Terras-
se — directement du royaums de Ghana & I'Egypte, fut aban-
donnée. Le trafic entre les pays noirs et I’Orient se fit alors par
les routes des caravanes du Sahara atlantique qui aboutissaient
au Maroc présaharien avec Sijelmassa comme centre commer-
cial de tout I'lslam. Le Maroc devient alors, d’aprés lbn Hawaqal,
un relais pour les caravanes se déplacant entre le Sahara, Bag-
dad et Bosra, Le Maghreb s’érige désormais, en médiateur entre
I’Orient arabe et I'’Afrique islamisée.



Cet élan de I'lslam se cristallisa alors par I'édification de la
premiére Université du Monde, qui existe encore.

La Karaouyéne a commémore, il y a quelques décades, son
11éme centenaire ; elle n'a cessé de jouer, depuis un millénaire,
un role primordiai, dans la vie intellectuelle et politique du pays.
Elle a fait figure d'un centre de renommée universelle dont le
rayonnement irradiait de par e monde et surtout au sein de I'A-
frique,

Ce fut Fatima Oum E| Banine, originaire de Kairawane, qui
fit construire & ses frais, en 245 (859 ap. J.C.), la mosquée Ka-
raouyéne, alors que la Zeitouna de Tunis fut édifiée en 141 et
la mosquée Al-Azhar, en 359 (969 ap. J.C.).

La premiére école instituée a Bagdad, hors des mosquées,
est due - parait-il - & EI-Motamid, mort en 289 H. La Nidhamiah
est fondée dans la méme ville, en 457,

La création des grandes universités d’Europe est de date
récente : I'Université de Salerne en 1050, celle de Paris, recon-
nue par Louis VII, en 1180, celle de Padoue en 1222, de Sala-
manqus en 1243, d’Oxford en 1249, de Cambridge en 1284 « Fes
— dit Delphyn — est le Dar al llm, « la maison de Sapience »,
I'asile des sciences musulmanes ; o mosquée de Karaouyéne,
la premiére école du monde « ou afflugient les Egyptiens, les
Tripolitains, les Andalous et méme des Européens. »

Parmi les écoles du Maroc « on distingue — affirme de son
coté Léon Godard — celle de Fés, la plus complétement orga-
nisée en forme d'université, c'est la maison de science, Dar el
IlIm par excellence ».

D'aprés Campou, le Maroc avait des universités célebres
« ol accouraient, de toutes parts, les étrangers de toute natio-
nalité et toute religion ».

Certes, Fes, « miracle d’adaptation @ I'état oriental » (Gau-
tier), est la capitale ou s'est accompli la symbiose de la science
de Kairawan et de celle de Cordoue, par suite de l'immigration
des Ulema des deux villes ; c'est la Bagdad du Maghreb. Pour la
plupart des Musulmans d'Afrique — fit remarquer Gabriel Char-
mes — F&s est la premiére ville sainte aprés la Mecque. Sa Sain-
teté provient et de son origine et du role glorieux qu'elle a joué
dans I'histoire de l'islamisme. « Ce fut la capitale intellectuelle
et morale de I'Occident musulman ».

L'influence de Fés sur Ifrigia (c'est-a-dire la Tunisie) se
fit alors sentir « Ainsi — dit Georges Marcais — la vieille patrie

des docteurs de I'lslam sg mettait & 'école des Berbéres de
['Quest ».

Ali Bey EI Abbassi (alias D. Badia y Leblich) considére Fés
« comme I'Athénes de I'Afrique », Lévy Provencal n'avait-il pas



souligné que Fés n'avait rien & envier aux autres métropoles mu-
sulmanes, et que c’est 1a ou s’élaborait ce que I'on a appelé la
civilisation arabe qui portait du Maroc pour briller, d’'un éclat
dont les reflets commencaient & éclairer 'Europe, alors barbare?

La mosquée Al-Andalous de Fés, construite aussi en 245 H.
par Mariem, sceur de Fatima, & laquelle est due la Karaouyene,
constituait déja, au IVéme siécle de I'hégire, un institut indépen-
dant qui allait de pair avec la Karaouyéne.

Le Fassi Ali Ben Maimoun qui vécut en Orient, avanca que
Eds et ses savants étaient incomparables et gue ceux-Ci n'a-
vaient d’égaux ni en Algérie, ni en Tunisie, ni au Hedjaz, ni en
Syrie ol il a pu le constater lui-méme sur place ; ni non plus
en Egypte ol sa conviction fut établie, par suite de son contact
avec des savants originaires du Nil.

La Karaouyéne fut, de tout temps, une pépiniére d’ou sor-
taient les sommités intellectuelles du Maghreb. Léon I'Africain,
lui-méme, né & Grenade, est élevé & Fés ol il fit ses études dans
la Karaouyéne, Parfois, des femmes se faisaient distinguer @
Eas. Citant El Alig, fille de Taib Ben Kirane, qui donnait des cours
de logique @ la mosquée Andalouse, Mouliéras, dit : « Une fem-
me arabe professeur de logique ! Qu'en pensent nos géographes
et nos sociologues qui ont répété, sur les tons les plus lugubres,
que le Maroc est plongé dans les ténébres d’'une barbarie sans
nom, dans l'océan d‘une ignorance incurable 7 Une intelligence
marocaine plane dans les régions élevées de la science ».

La ville de Fés était au Xéme siécle — fit remarquer Gus-
tave le Bon — une rivale de Bagdad et possédait, d'aprés les
historiens arabes, 500.000 habitants, 800 mosquées et une bi-
bliothéque riche en manuscrits grecs et latins. La bibliotheéque
de la Karaouyéne contenait a elle seule, 300,000 volumes.

L’infiuence de la Karaouyéne fut grande dit-on — en Occi-
dent méme : le docteur de Torres raconte qu'un moine d'Espa-
gne devint doctsur a I'Université de Karaouyéne. On souligne
aussi que le Pape Sylvestre Il apprit,  la Karaouyeéne, l'usage
des chiffres arabes qu'il introduisit en Europe.

I| est difficile de juger de la valeur de I'enssignement dis-
pensé jadis par la Karaouyéne. Il est vrai que son champ est,
depuis des siécles, de plus en plus limité, Le programme s'an-
kylose, les méthodes jadis appropriées, deviennent caduques.
Des branches de la science s'estompent. Méme en Droit cano-
nique et en Lettres arabes, I'enseignement perd de sa profon-
deur. !

Quant & I'étude des sciences, on assistait pratiquement d
un vide qui a été de plus en plus marqué, ces derniers siécles.
Il se passait, il y a quelque temps, dans les colidges canoniques



musulmans, ce qui se passait au Moyen-Age, chez les Chrétiens;
la situation s’est inversée.

La Kargouyéne d'Averroés et d'lbn Khaldoun n’est plus,
C’est elle qui fut & la base de I'épanouissement de I'lslam et de
son expansion en Afrique. Le Maghreb avait acquis, grice &
elle, la réputation d’'un pays catalyseur, d’un tremplin entre
I’Orient, I’'Occident et toute I'Afrique. Au moment méme ou les
Almoravides donnérent & la Karaouyéne sa forme et ses di-
mensions actuelles, ils consolidérent ['Unité africaine, sous
|'égide de I'lslam, dans un empire qui s'étendait de la Castille
jusqu’a Alger & I'est et au Niger au sud. Cet empire qui atteignit,
sous les Almohades, les confins de I’'Egypte, a été unifié, grGce
a ce que Terrasse appelle « une idée musulmane et la volonté
ferme » du réformiste : Ibn Toumert ».

L'influence bénéfique des Chérifs, surtout les Alaouites,
allaient s'accentuant, par suite de I'afflux des peuples africains
qui se ralliaient spontanément & la cause des promoteurs mao-
ghrébins de I'Unité islamique.

Cette auréole du Maghreb, renforcée par la sainteté de
'origine de ceux qui président G ses destinées, s'illuminait de
plus en plus, gréce & I'apport, sans cesse revivifiant, de la pen-
sée de I'lslam, centrée & Fez. C'est l1a ou des caravanes de
pélerins, accourant de toute I'Afrique, venaient se joindre aux
étudiants, pour se recueillir, auprés des sannsstiaires qui furent
le point de départ du grand mouvement d’islamisation de I'Afri-
que des temps modernes. Se référant & G. Bonet Maury, dans
son ouvrage « L'lslamisme et le Christianisme en Afrique »,
Chékib Arsalane affirme, dans son livre sur le « Monde musul-
man contemporain » T2 p. 398),que « I'Afrique aurait été entié-
rement islamisée, sans ce coup porté par la France @ l'influence
de la Confrérie Tijanie » .., le fait — ajoute-t-il — est compara-
ble & I'élan d’islamisation de ’Europe, arrété & Poitiers par Char-
les Martel ».

Le Maghreb continue & étre le point de mire de tout I'lslam,
gréce aux heureuses initiatives que la Dynastie alaouite ne ces-
se de prendre, pour consolider I'Unité de I'lslam. Le dynamique
Souvergin Hassan Il a su renouer, avec bonheur et efficience,
avec ses illustres ancétres, et promouvoir I’élan catalyseur du
Maghreb, dans le concert des Nations musulmanes. La com-
mémoration du XIVé centenaire de la Révélation du Coran et les
conférences données, chaque année, sous son haut patronage,
au Mausolée du Roi Hassan 1er, & I'occasion du mois de Rama-
dan et avec la participation d'éminentes personnalités repré-
sentant le Monde de I'lslam sont, entres autres. des aspects de
la contribution active et constante du Maghreb au Rencuveau
de I'lslam.



